

# TIGHT BINDING

UNIVERSAL  
LIBRARY

OU\_224393

UNIVERSAL  
LIBRARY



OUP-43-30-171-5000

**OSMANIA UNIVERSITY LIBRARY** 213224

Call No. A915 C 171

Accession No. A915 C 171

Author

Title

This book should be returned on or before the date last marked below.

---



لِمَصْنَفِيْنِ دُلْلَى كَالْعِلْمِ وَدِينِيْ بَاهْنَا

# بُرْبَانُ

سَعِيدٌ أَحْمَدُ كَبَّرَ آبَادِي  
مُهَاجِرٌ

# مطبوعتِ اندرونیہ ایک ایسی

بعد غیر معمول اضافے کئے گئے ہیں اور صنایع میں کوئی ترتیب

کو زیادہ دل نہیں ادا ہے بلکہ کیا ہی یا ہو قیمت ہے جلد پر

اٹھے ہے۔ تفصیلِ تقریان مطابق اول: جدید اڈیشن

حضرت آدمؐ سے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ملا کار انعامات

تک قیمت پر جلد پر

وچی الہی۔ سُلْطَن وَ حَمِير بَدِید مِيقَاتَهُ کتاب عَلَى جَلَدِهِ

بین الاقوامی سیاسی صورات: یہ کتاب ہر لائبریری میں

روشن کے لئے ہے ہماری باتیں میں باکل جدید کتاب۔

قیمت پر

بایخ انقلاب و سرمهشکی کی کتاب اور یونی انقلابیہ

کامستنڈ اور سکل خلاصہ جدید اڈیشن دُور دیکھنے یہی

ستھیہ: تفصیلِ تقریان جلد دوم حضرت یوشحہ

حضرت یحییٰ کے حالات تک دوسرا اڈیشن تھے جلد لالہ

سلام کا اقصادی نظام: دفت کی اہم ترین کتاب۔

جسیں، سلام کے نظام اقصادی کا کامل نقش پیش

کیا گیا ہے۔ تیسرا اڈیشن پر جلد پر

سلمازوں کا عزیز اور زوال: صفحات ۳۵۰ جدید

اڈیشن قیمت لالہ جلد پر

خلافت راشد و بایخ دست کا دوسرا حصہ جدید اڈیشن

قیمت ہے جلد پر مشبوقاً اور زمانہ جلد قیمت لالہ

پر: سلام میں غلامی کی حقیقت: جدید اڈیشن

جسیں نظریاتی کے ساتھ ضروری اضافے بھی کئے گئے ہیں۔

قیمت تھے جلد لالہ

تعلیماتِ اسلام اور صحیح اقامہ: اسلام کے اخلاقی اور حدیثی

نظام کا ولپڑ رخا کہ قیمت پر جلد پر

سو شلزم کی بیانیات حقیقت: اشتراکیت کے معنوں پر

پروفیگرل فلی کی تحریر کا ترسیل مقدمہ از منجم۔

قیمت تھے، جلد لالہ

ہندستان میں قانون شریعت کے نفاذ کا سلسلہ

ستھیہ: بنی عربی صلمم: تایخ دست کا حصہ ایل

جسیں سیرت سورہ کا ناسک تامہم واعات کی کافی

زیستی نمایت انسان اور ایشان اندیزیں کیجاں گے

جدید اڈیشن جسیں املاقِ نبوی کے اہم اباب کا اضافہ ہے

قیمت پر، جلد پر

نہہرہ آن جدید اڈیشن جسیں بہت اہم اضافے کے لئے

ہیں اور بہاء اللہ کتاب زمرہ فرمکیا ہو قیمت پر جلد پر

غلامانِ اسلام: ائمہ سے زیادہ غلامانِ اسلام کے کمالات

وفضائل اہل شانہ اہل کتابوں کا تفصیلی بیان جدید

اڈیشن قیمت پر جلد پر

املاق اور نسلک فہ اخلاقی: علم الافق پر ایک جسم

اور متفقانہ کتاب جدید اڈیشن جسیں حک و فیک کے

# برہان

جلد سیت و سیم  
شماره (۱)

جو لائی ۱۹۳۸ء مطابق شعبان المظہر ۱۳۶۷ھ

## فہست مضامین

|                                              |                                                  |    |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------|----|
| ۱- نظرات                                     | سید احمد                                         | ۲  |
| ۲- جامع اور اس کی حقیقت                      | از جانب محمد باشمش صاحب ایم۔ لے                  | ۹  |
| ۳- مولانا عبداللہ سندھی اور انکا سیامی نکردن | جانب محمد اشفاق اصلح، صاحب شہباز پوری بی۔ لے آئز | ۲۳ |
| ۴- جو ہری بادل اور فرمجنید کی ایک پیشگوئی    | از لفہنٹ کرنل خواجہ عبدالرشید حسنا قیم بردا      | ۵۵ |
| ۵- ادبیات                                    | از جانب ہو لوی منظور حسن حسنی ایم۔ لے (علیگ)     | ۵۹ |
| ۶- تبصرے                                     | (۱)                                              | ۶۲ |

# نَصْرَتُ

نَدْرَةُ الْمُصْنِفِينَ هَبَابَتْ قَلْبِيْ سَرِيَابِيْ سَعَيْدَ مِنْ قَالِمِ هَوَا ابْجِيْ بُورَا اِبْكِ بِرْسِ بَلْجِيْ نَهَا اَخَافَكِ  
 دَدْسِرِيْ جَنْجِكِ مَالْجِيْرَا مَلْفِلَدِ پِيدَا بُونِجِيْ - جَنْ نَعَامِيْ زَنْدِيْ كَا اِبْكِ اِيكِ دَدِنِيْ مَقْشِرِكِ دِيَا - مَزِيَّاَتِ  
 زَنْدِيْ كَيَابِ ہُونِگِيْسِ اَدَارَانِ كِيْ قَبْتِرُنِ كَا كَوَيِّ دَدِ حَسَابِ ہِيْ نَهِيْسِ بِهَا - كَاغْنَدِ كَا اَدَلِ تَوْطِنِيْ اَهِيْ دَشَوارِ  
 ہُونِگِيْكِ اَوْ بَلْتَاهِيْ بَهَافَوْدِ چَنْدِ قِيمَتِ پِرْ كَاتِبِ اَدَرْ طَبَاعَتِ كِيْ اُجْرِيْمِيْ كَهِيْسِ سَعَيْدَيْ گَيِّسِيْنِ اَنْ عَلاَاتِ  
 مِنْ كَسِيْ اَدَارَهِ كَا سَبِيْدَهِ عَلِيِّ اَدَرْ ھُوسِ كَامِ كَتَهِ جَانَادِرَانِ اَبَنِيْ مَاحُولِ كَتَهِ تَفَازَاتِ سَعَيْدَيْرِتِهِ ہُونِجَبَهِ  
 شَسِيرَانِتِ سَعَيْدَتِ سَعَيْدَتِهِ ہُونِجَبَهِ تَارِيْمِ بِرْ بَانِ کَوِيْ بَادِ ہُونِگِيْکِ ہُمِنِتِ اَنْ نَاسِ اَعَدِ عَلاَاتِ كَا مَقَابِرِ كِسِ  
 پَامِرِدِيِّ اَدَرْ عَبِرِداَ سَقْلَالِ سَعَيْدَتِ كِيْ - جَسِ اَهِمِ اَدَرْ ضَرِدرِيِّ كَامِ كَا بَوْ جَهَا بَنِيْ نَاؤَانِ ہَمَتِ كَيْ كَانَدِ ھُوسِ بِرِ  
 اَلْتَاهِيَا بَخَا سَعَيْدَتِ چَنْدِرِ چَنْدِرِتِكِ - اَوْ وَصَلْ فَرِسَارِ كَا دُوُسِ كَيْ بَادِ جَوَدِ نَجَانِسِ رَبِيْ بِرْ بَانِ اِيكِ نَنِ  
 كَيْ لَئِيْتَ اَغْرِيْ ہُونِ - اَسِ كَيْ سَانَانِ بَدِلِ اَشْتَراَكِ مِنْ اِيكِ پِيْسِيْ كَا اَضَادِ ہُنِسِ كَيْ گَلِيْكِ بَكَتِ بُولِ کِيْ  
 اَشَاعَتِ كَا جَوَرِ وَگَرامِ بَهِلَسِ سَعَيْدَتِ بَنَالِيَا گَلِيَا بَخَا - اَسِ مِيْ نَبِاعَتَارِ صَورَتِ اَدَرَنِهَا عَبِتَارِ عَنِيْ ذَرَا فَرِنِ ہُنِسِ  
 اَنَّهِ دَبَا اَدَرْ بَهِرَانِ سَبِ دَقَوْنِ اَدَرْ دَشَوارِلِوُرِ - بَادِ صَفَنِ ھُجَوْنِ نَعَيْ اَدَارَهِ كَيْ تَرْقِيَوْ كَبَا اَسِ كَيْ  
 نَفِسِ نَيَامِ دِيقَأِكِيْ مَوْضِنِ خَطَرِيِّ دَذَالِ دَيَا بَخَا ہِمِنِتِ بَرْ زَنِنِ كَتَهِ صَعَافَاتِ بِرْ بَا كَسِيْ اَدَرْ طَرَحِ اَبَنِي  
 مَشَكَلَاتِ كَا اَنْهَارِ كَرِكَ كَرِكَ سَعَيْدَتِ سَعَيْدَتِهِ نَهِيْ خَصَوَصِيِّ اَعَامَتِ دَامِدَادِيِّ اَپِيلِ کِيِّ - اَدَرَنِهَا هَامِ رَسِمِ درِدَاجِيِّ  
 زَسَانِ كَطَابِ اَبَنِيْ خَدِيَّاتِ اَدَرَادَارَهِ كَيْ اَہِمَتِ دَمِرَوْتِ كَا مَهْنَدِرِ دَرِاَبِيْتِ كَكَسِيِّ رِيَاسَتِ كَوِ  
 بَا اَرِبَابِ دَوْلَتِ دَزِرَدَتِ كَإِبَنِيِّ طَرَنِ غَيْرِ مَعْوَلِيِّ ذَوِيِّ كَرِنِتِ كَيْ دَعَوتِ دِيِّ اَبَنِيِّ اَدَرَانِ اَبَنِيِّ اَدَارَهِ كَيْ عَلِيِّ سَجِيدِيِّ  
 اَوْ دَقَارِوِ تَمَكَنَتِ كَوِ قَائِمِ رَكَّتِهِ ہُوَسَيْ ہُمِ جَوْ كَچِكِ كَرِكَ سَكَنَتِهِ تَهَدِيْ دَهِ كَرَتِهِ رَبِيْ بِهَاںِ تَمَكَنَتِهِ دَوْرِ صَمِيرِ

آزماعتھم پڑا اور ہم سمجھے کہ قدرت نے ادارہ کو ایک عظیم دعدا بتلار دھن سے کامیاب گذار دیا۔

جگ کے انتظام پر ہجی اس کے اثرات بدستور باتی رہے لیکن ادارہ ان پر ہجی عبور بانے میں ناکام نہیں ہوا۔ اس نے ان حالات میں نہ صرف یہ کہا پہنچ دعویٰ کو فایم رکھا بلکہ وہ ترقی کیا رہا ارباب نظر کے حلقوں میں برپا آن کی مقبولیت بڑھی رہی اور اس کی وجہ سے اس کی اشاعت میں روز بروز اضافہ ہوتا رہا۔ اسی طرح ادارہ کی مطبوعات کا چرچا نہ صرف اس دسیع دعیریض ملک کے گوشہ گوشہ میں ہوا بلکہ بیرون ہند، افریقی، یورپ اور دشنه دشنه تک سے ان کے آئڈر آئے اور اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اگرچہ ادارہ اپنے سے کوئی محفوظ سرمایہ ہیا نہیں کر سکا لیکن اخراجات کے ساتھ ساتھ آمدی بھی بڑھتی رہی اور اس بناء پر ادارہ کے کام کسی خاص اضطراب دبپشتانی کے بغیر چلتے رہے۔

ادارہ کو فایم کرتے وقت ہم نے اسلام اور مسلمانوں کی دینی اور علی مددت کا جو ایک دسیع پروگرام بنایا تھا اس کے متعدد ایم اجزا ارباب تک تنشہ تکمیل رہے لئے ادارہ کی اس مقبولیت عام اور اس کی ہمگیری شہرت دینے پیدا گی کو دیکھ کر اسید ہو گئی تھی کہ اب پروگرام کے باقیماندہ اجزاء کی تکمیل بھی ہر سیکنگی اور ہم نے اس کے لئے اپنی صلاحیتوں اور ہمہت دو صورتی متشرطات قوں کو یکجا کر کے نی امنگ اور نئے دولت کے ساتھ کام کرنیکا ہم بھی کر لیا تھا۔ لیکن آہ صد انسوس!

### سادر پر خبائیم دلک درم خیال

بہاں کس کو یہ تصور ہو سکتا تھا کہ ملک کی آزادی کے شادیا بناۓ سسرت خودہ الصنفین

ایسے ادارہ کے لئے قیامت کا نفع صور ثابت ہوں گے اور جنین حریت واستقلال میں روشن ہونے

واسے چراقوں کے شعلے اس کے خرمن ہستی پر برق شر بار بن کر گری گے!

مِرْبُدُ الْمَرْءَانْ يُعْطِي مُنَاهَ رَبِّيَ الَّذِي كَلَّا مَا لَيَشَأْ

ہم کا رکن ادارہ میں ہزار عیوب اور گوتا ہیاں ہوں لیکن اتنی بات تو برپا ن کے گذشتہ

پرچوں کے ایک ایک صفحو سے ظاہر ہے کہ نزدۃ المُعْنَفِین کی دہ سالہ زندگی میں بعض ادوات شدید سے شدید نامساعد حالات سے سابقہ پڑائیکن ہم نے ایک لمحے کے لئے صبر و استقلال کا دام نہیں چھڑا اور ایک لمحے کے لئے کسی کے سامنے دریزہ گردی کے ہاتھ پھیلا کر اپنی خودداری کو مجرد حیر نہیں ہونے دیا۔ خدا نے علمی و خیرخوب جانتا ہے کہ ہم نے اس ادارہ کو اپنے پاس ملت اسلامیہ کی ایک اٹھا سمجھا اور اپنی ذاتی منفعت و آسانش سے بے نیاز دبے پردا ہو کر اور منوط زندگی کی بنیادی ضروریں پر فائغ ہو کر اس کی خدمت و حفاظت کرنے رہے۔ ہم کو یقین تھا کہ کسی فوجی اور جامعی خدمت کو خاموشی سے مگر محنت و دیانت اور خلوص و تسلیت سے سے انعام دینا ہی اس کی ترقی اور کامیابی کی ضمانت ہے اس کے لئے بلند بانگ دعویں اور بے در بے امداد کی اپیلوں کی ہرگز کوئی مزدرست نہیں ہے ہم برائی اسی اصول پر عمل رہتے اور مذاکرہ کر کے اس نے ہماری یہ وضع سباہ دی۔

یکنہ ۵ اگست ۱۹۴۷ء کے بعد سے ایک جو انقلاب پیدا ہوا ہے اور جس نے اس ملک کی زمین و آسمان کو ہی یکسر اٹ بیٹ کر کر کھو دیا ہے اس نے ہمارے لئے ابتلاء دا آزمائش کا ایک ایسا میڈیا مہیا کر دیا ہے کہ اب ہم حسوس کرتے ہیں ہمارے بازوں کی طاقت رفتار روز بروز کم ہو رہی ہے اور درسری جانب اس سنگلار خ مہدان کی دسیعن رو زبردستی کے بجائے اور میانی جا رہی ہیں ایک طرف حالات کی ناسازگاری اور عدم مساعدت کا یہ عالم ہے کہ انہی ہر گھری اشتہاد پیدا ہو رہا ہے اور درسری جانب حسوس ہوتا ہے کہ ہماری ناب مقاومت اپنے ترکش کے آخوندی تیر اسقاں کرنے پر مجبور ہو گئی ہے مگر کچھکش اسی طرح جاری رہی تو کون کہہ سکتا ہے کہ ادارہ کے پرازیں مذکور اور اس سال تک درستی کا روزہ اور مناذ کے جس پر دے کر ہم اپنے ہون میگر سے سینچنے رہے خدا دلائل کی گرم دیز ہواؤں میں اس کا کیا انعام پہنچا گا؟ چونکہ حالات ایسا افسوس ہو رہی ہے۔ مگر ماں اس کی اور بیت تسلیم ہیں اسی لئے آج ہم اپنی دیرینہ وضع کے خلاف اس پر مجبور ہیں کہ ادارہ کے صحیح حالات سے پہنچ کر باخبر کر دیں ناکفدا

خواست اگر ہماری طاقت برداشت کے وکش کا آخری تیریج نہ کم رہا، دراس ادارہ کو بند ہر جا پڑا تو کل کسی کو اس کی شکایت نہ ہو کر ادارہ چب چپتے بند ہو گیا اور ہم اُس کی مشکلات کا علم بھی نہیں ہوا کہ ہم اُس کے لئے کوئی کوشش اور ٹنگ دد کرتے۔

میں کہابھی عرض کیا گیا یہ دانقہ ہے کہ ادارہ کا کئی حفاظ سرما پہنیں تھا اس کی وجہ پر بخوبی دہ اس کی اپنی مطبوعات تھیں یا تجارتی مکتبہ کی رہ کتا میں تھیں جو دسرے مکتبیوں کی اس میں موجود رسمی خبر ہر شخص کو معلوم ہے ستمبر ۱۹۴۷ء کے ہنگامہ دلی میں ادارہ کی مطبوعات اور تجارتی مکتبی کی کتابوں کا شاک جو ادارہ کے گودام میں حفاظ تھا اور جس کی مالیت کا خمینہ دلا کھسے کسی طرح کم نہیں ہے اس طرح دُن اور برباد ہوا کہ اس ذخیرہ کا ایک کاغذ بھی نہیں بچ سکا۔ اس شاک کے ختم ہو جانے کے بعد بون سمجھنا چاہئے کہ ادارہ کا جو کچھ سرمایہ اور اس کی وجہ پر بخوبی لئی دہ بے کم دکاست سب کی سب قائم گئی ایک طرف ادارہ برباد آیا کہ دبائل خالی ہا فخر رکھی اور دسری جانب پر سے ملک پر جو ملت آئی اس کا پیغمبر ہوا کہ ادارہ کے سینکڑوں تینین دعاویں اور بربان کے خریدار گھر سے بے گھر اس طرح عجم ہر جھے گئے کہ اب پتے ہمارے پاس ہیں احمد دان کا کچھ ادرا عالی ہی معلوم ہے علاوہ بربیں ملک کی عام تباہی اور بادی اور پرستیاں خالی کا نسبائی طور پر اثر بھی ہو گکر لوگوں کا ذریعہ مطابعہ جاتا رہا اور دہ زندگی کی حفاظت اور مستقبل کے تکرات ہیں اس درجہ پا لگل ہر گھے کو علمی اور رکھوں کی بون کا مظاہر کرنے کی طرف ان کو میلان ہی نہیں رہا۔

ادارہ کا اصل اٹاٹہ برباد ہو جانے اور مستقبل کے طبعاً بغیر تلقینی ہونے کے باوجود ہم نے محض اس خجال سے کمزدة المصنفین یعنی ادارہ کا دجد گل پہلی مفید اور ضروری تھا قواب ملک کی آزادی اور ۱۹۴۷ء کے عظیم القلب کے بعد ضروری اور ناگزیر ہو گیا ہے جنری ۱۹۴۸ء سے انتہائی بے سر و سامانی کے عالم میں ادارہ کا کام بہر پا قاعدہ شروع کر دیا اور بربان بھی حسب سابق شائع ہونے لگا حال تھا کہ عارضی

لود پر مشکلات صدر پیش آئیں گی لیکن اگر استغلال سے کام لیا گیا تو ان بر قابو باسکیں حکم مگر سخت انسوسا  
پہنچے کر پا امید امید خام ناہت ہوتی اور اب حالت پہنچے کہ ہر ہبہ شدید خسارہ کے علاوہ کوئی صورت امید  
کی نظر نہیں آتی۔

ادارہ کی پختگی حکایتِ سود دزیاں سننے کے بعد موجودہ حالات و صدر ریاست کا جائزہ لیجئے اور پھر  
سوچئے کہ اب آپ کا فرض کیا ہے؟ آج حالات یہیں کر ملک میں دملکتیں ہاں ہیں ایک مگر مسلمان خالی تھیت  
میں ہیں۔ خوف زده اور ہر اسال ہیں اور عمان افشار اس اکثریت کے ہاتھوں میں ہے جو گذشتھی جیسا یہ عظیم  
شخصیت کی تربانی کے باوجود اب تک اپنے دل و دماغ کو جذبات عناود و منازع سے پاک و صاف کرنے  
میں کامیاب نہیں ہو سکی ہے اس صورتِ حال کا بینجہ ہر سکتا ہے کہ مسلمان اکثریت کے افشار سے مرعوب  
ہو کر اپنی تہذیب، اپنے کچھ، اپنی مذہبی ردا یات۔ اپنے علوم دفون اور اپنے حصال اللہ تھی سے اسے ہی بے  
نیاز ہو گائیں جیسے کہ انگریزوں کی حکومت کے عہد میں ہر ملے تھے دسری مملکت یعنی پاکستان میں سیاسی  
افشار مسلمانوں کے ہاتھوں میں صدر ہے۔ لیکن مذہبی تعلیم کی کمی اور دینی نکر کے نقدان کے باعث فری  
اذنشیہ ہے کہ مسلمان اپنے ہمارے مالک کی تقلید میں مغربِ زدگی کی رو میں زیر باتیں اور حکومت و سلطنت  
کا نشانہ افشار ان کو ان خصائص و روابط سے غافل نہ بناوے جو ان کا اسرار مایہ حیات ہیں اور جن کی وجہ سے  
فران نے ان کو "امۃ و سلطاؤ" کا خطاب عطا فرمایا تھا۔

بہر حال مسلمان اقیمت میں ہوں یا اکثریت میں۔ ان کو مسلمان رہنا ہے اور اپنے علوم دفون  
اور تہذیب دلکھ اور ردا یات میں کی حافظت کرنا اور ترقی دینا ہے اور یہ صرف اس لئے نہیں کہ ان چیزوں  
کا تعلق ملی اور جامعی جبیت سے صرف مسلمانوں سے ہے بلکہ اس لئے بھی کہ یہ سب چیزوں انسانی تہذیب  
و ثقاوت۔ اور ملی نکر دنفر کی تاریخ ارتقا کا نہایت اہم اور دشمن باب ہیں اور اس بناء پر ان کا تعلق صرف  
کسی ایک قوم با جماعت سے نہیں بلکہ پوری دنیلے انسانیت سے ہے اور ان کا افادہ کسی خاص طبقہ یا

گرہ سے مخصوص نہیں بلکہ ہرستانِ عالمگیر ہے۔ البته ہاں! چونکہ مسلمان ان کے دارث اول ہی اس تو ان کی حفاظتِ درتی کی ادیں مستولیت اور ذمہ داری انھیں پر عائد ہوتی ہے سب اگر یہ صحیح ہے اور اس میں بھی کلام نہیں کہ حفاظتِ درتی کا فرض پہنچ اگر شدید تھا تراویب شدید تر ہو گیا ہے تو خوب کیجئے کہ آپ اس فرض کو کس طرح انجام دے سکتے ہیں اور اس مسئلہ میں آپ سے وقت کے مطالبات و مقتضیات کیا ہیں؟

اس میں شک نہیں کہ آج مسلمان پریشان اور خستہ حال ضرور ہیں ایک ملگہ دہ زندگی کے اسماں پر دن کو تارے دیکھ رہے ہیں اور دوسرویں ملگہ انھیں حیاتِ مستقبل کی شبِ بیکریوں میں خوشید جہاں تاب کے ہلوع کر آئے کا انتظار ہر سماں ہے لیکن انھیں اچھی طرح یہ سمجھ لینا چاہئے کہ دہ خواہ کسی حال میں ہوں اپنے مذہب۔ کچھر۔ تہذیب زبان اور خصالیں میں کی حفاظت اور اس کے لئے جدوجہد کے مبنی سے کچھی معاں نہیں کئے جا سکتے کہ ان کی حیات میں کاتار و پودا انھیں سے نیا رہوتا ہے اور جب یہ پچھر گیا تو پھر حیات میں کہاں رہی!

ہمارا اوارہ ایک خالق علیٰ۔ دینی اور کلچرل ادارہ ہے اس کا تعلق ہر اس مسلمان سے اور نہ صرف مسلمان سے بلکہ ہر اس لسان سے ہے جو اسلامیات پر اچھی اور مفید کتابیں اور دو زبان میں پڑھنی چاہتا ہے۔ خواہ وہ کسی سلک کا باشندہ ہو اور خواہ کوئی مذہب رکھنا ہر اس موقع پر ہیں گا نہیں جی کا ایک واقعہ یاد آیا آپ بھی سننے کیس درجہ سین آموز ہے۔

شفیق الرحمن صاحب قد دای بی۔ لے جامعہ ملیا اسلامیہ کے پرانے اور ہنایت مخلص دپروفس کا کون ہی دہ بیان کرتے ہے کہ مکیم اجل فار رحوم کی رفات کے بعد جامعہ کی سالی حالت نہایت سبق ہے تو اس پر خواز کرنے کے لئے ڈاکٹر انفاری مرعوم کی کوئی پر ایک ناسانہ اجتماع ہوا جس میں خود گاندھی بھی

بھی شرکیں نہ سب لوگ بہت مایوس تھے لیکن گاندھی جی نے ان کی بہت بندبائی اور وعدہ کیا کہ میں تھا  
باقاعدہ کئے ملک کا دورہ کر دیں گا اور درپیڈ لاڈن گا سیٹھو جنالاں بجا جو اس زمانہ میں جامعہ کے خزانی  
تھے ان کی زبان سے کہیں یہ کل گیا کہ میں ہندوؤں میں چنڈہ کرنے جاتا ہوں تو کہنے ہیں کہ جامعہ کے نام سے  
”اسلامیہ“ کا نقطہ نکال کر نقطہ جامعہ نامہ میں نیشنل یونیورسٹی ”نام رکھ دیا جاتے تو ہم بھی چنڈہ دے  
سکتے ہیں درود و توصیر مسلمانوں کی درسگاہ ہے انھیں سے دبیری دیتا جائے ہے“ قدوامی صاحب کا  
یہاں ہے گاندھی جی پرستی ہی بوجہ سمجھے اور خفا مذکور ہے یہ بالکل غلط ہے ایسا ہرگز نہیں ہوگا میں نے تو  
جہاں محمد علی شوگرٹ علی کے ساتھ مل کر اس کو فایم ہی اس نے کہا تھا کہ یہاں اسلامی علوم و فنون اور  
اسلامی تہذیب دلکھری تعلیم دی جائے تاکہ ملک میں اگر پہنچ کے دیروی دس کو ان جیزدہ کی تعلیم دنیا پاہوڑ  
تو اسے یہاں بھیج سکوں اگر ہر درسگاہ نیشنل ہوگی تو ایک شاہی علم جو اسلامیات کا مطالعہ کرنا پاہتا  
ہے وہ کہاں جائے۔

بہر حال ادا کا حال اور وقت کا تقاضا دمطالبہ ارب یہ دونوں آپ کے سامنے ہیں اور ادا<sup>۱</sup>  
کا نو وس سال کا برا بھلا کام ہی آپ کے پیش نظر ہے۔ ان سب کی روشنی میں آپ کو نیسل کرنا جا ہے کہ  
ادارہ قائم دبائی رہے یا اسے بھی اسی طرح مت جانا چاہئے جس طرح کو گذشتہ دوسرے بریت میں تہذیب د  
نقافت کی تہزادوں یادگاریں مست گئیں اگر جواب یہ ہے کہ اسے قائم رہنا چاہئے تو اس بریت ارشاد پر  
کہ اس کا قائم کس صورت میں ممکن ہو سکتا ہے اور اس سلسلہ میں آپ کا کیا فرض ہے؟

یہ واضح رہنا چاہئے کہ اگر ادارہ میند ہو گیا تو یہ تو دنیا فانی ہے یہاں کی کسی چیز کو دوام دفراء  
نہیں ہے لیکن باں ملک کا آئندہ مررخ اس دنکا ذکر ضرور کر لیا کہ ہندوستان میں آزادی ہاس شان سے  
آئی کرفی مکومت کے قائم ہوتے ہی خاص دارالسلطنت ہند میں نہادۃ المصنفین ایسے ادارہ کو ختم ہوئا ہے۔  
نمک کی جمہوری حکومت ہی تہذیبی یادگار کو بچا سکی اور ہم مسلمان ہی اس کی حفاظت و لبقے کے کفیں بن سکے۔

# اجماع اور اس کی حقیقت

از جانب محمد اسم صاحب ایم - ۱ -

پیش نظر مقالاتی مخصوصون تکاری نے جامع و عثمانی حیدر آباد کے امتحان ایم۔ لے (دینیات) کے سلسلہ میں اپنے استاذ گرامی قادر جاپ مولانا سید منظہرا حسن صاحب گیلانی کی شگرانی میں تیار کیا تھا جسے مولانا مرسوت نے اپنی نظر ثانی کے بعد از راہ شفقت بزرگانہ ہمارے پاس برہان میں اشاعت کے پیہے ارسال فرمایا ہے اس مقالہ میں مزربی طرز کی بونیورٹی کے ایک پوست گرجیت علم دینیات نے "اجدع" اپنے مسئلہ پر جس خوبی اور عمدگی سے کلام کیا ہے اس کی قدودہ ارباب علم ہی کر سکتے ہیں جن کو صحیح طور پر اس کا اندازہ ہے کہ اصول فقہ کے عام مباحثت میں اجماع کی حقیقت اور اس کی جیت کی بہت کس درجہ مشکل پہنچیدہ اور ادق ہے اور با تخصیص اس وقت جبکہ علامہ ابن حزم المغاربی الاذلی ایسے امام فن اور بنیان انشا پر وازو خطیب سے تکریبی پڑھے مزربی طرز کے ایک تعلیمیات کا پر دینیاتی مقالہ پڑھکر عجب نہیں کہ ہمارے مدارس عربی کے افضل طلباء اور علماء کہہ احتیں۔

سرازل کو صرفی مارف پس نہ گفت ۔ در حیرتِ تم کربادہ فردش اذ کجا شنید !! "ایک پیر"  
لفظ اجماع کی لغوی تحقیق | اجماع کا مادہ جمع ہے۔ سینئنے اور اکھاکرنے کے مفہوم کو عربی میں جمع کا لفظ اسی طرح ادا کرتا ہے جیسے اردو میں بھی یہ لفظ اسی نئے مستعمل ہے البتہ جب باب افعال میں پہنچ کر اجماع کے لفظ کی صورت یہی جمع کا لفظ انتیار کر لیتا ہے تو تلاش دیتیجھ کر معلوم ہوتا ہے کہ مستعد و معافی اس سے سمجھے جاتے ہیں قرآن مجید کی آیت اجمعوا امرکم کا ترجیح

جیسا کہ صاحب کشف بزدی نے لکھا ہے ان اعتماد علیہ (ص ۲۲۶ ج ۲) جس کا مطلب یہی تھا ہے کہ کسی کام کے مختلف پہلوؤں سے ارادے کو سیست کر کے ایک ہی پہلو پر اس کو مرتب کر دینا گویا اجماع کے ایک نوی معنی یہی میں مشہور حدیث نہیں ہے۔

کلام صائم لمن لحیم جمیع الصائم من اللیل  
ان کارذہ ہی نہیں جس نے رات میں روزہ  
کا قصد ذکر لیا ہے۔

اس میں بھی اجماع کو ذکر رہا بالامتنی ہی میں استنال کیا گیا ہے صاحب کشف نے حدیث کی شرح میں لکھا ہے۔

ای لمیز م  
یعنی پختہ ارادہ روزے کا اس نے رات سے کیا ہے  
لیکن اسی اجماع کے ایک اور معنی کا بھی عربی معاوروں سے پتہ چلتا ہے صاحب کشف نے اسی معنی کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے دلائل اتفاق ایضاً یعنی اجماع کے ایک معنی اتفاق کے بھی ہیں اس کے ثبوت میں انھوں نے اس عام عربی عادہ کو بیش کیا ہے۔

منه و لھما جمیع القوم علی اکذنا  
اسی معاورہ پر عرب کے اس قول کی بنیا ہے

”جمیع القوم“ کہتے ہیں، مطلب یہ  
ای الفقواعلیہ ۲۲۶ ص

بیوتا ہے کہ قوم کے لوگ اس پر حق بوجائیں۔

کیا اجماع کے یہ دو فوں معانی ایک ہی مطلب کو حاصل ہیں شارح بزدی نے غیر میں جواب دیتے ہوئے اس فرق کو جو دو فوں معانی میں پیدا ہوتا ہے ان اعاظ میں بیان کیا ہے۔

والفرق میں المعین ان کا اجماع بالمعنى  
دو فوں معنوں میں فرق یہ ہے کہ اجماع کا جو پہلا

معنی ہے اس کے باقی سے ایک خلق کی طرف  
اکاذل متصور من واحد وبالمعنى

بھی اجماع کے نئل کا انتساب ہو سکتا ہے  
الثانی لا يتصور الا من اثنين فاما

لیکن درس سے منی کے لحاظ سے ذمہ دار سے

زیادہ کے بغیر اس کے نعمود کا امکان ہی نہیں ۷

مطلوب ہے کہ راستے کی پنجی یا کسی امر کو قطبی طور پر مل کرنا اگر یہ دونوں باتیں دونوں  
سمانی میں مشترک ہیں لیکن بھرپری دونوں میں فرق ہے اور وہ یہ کہ پہلے معنی یعنی عزم اور ارادہ کی  
بھجی والا معنی اس کا شخص تو اس وقت بھی ہر سکنا ہے جب کسی شخص واحد نے کسی کام کا رادہ قطبی  
طور پر فیصلہ شدہ صورت میں کر لیا ہو اور دروس سے معنی یعنی "التفاق والا مفہوم" ظاہر ہے کہ اس  
کے لئے کم از کمہ دادمی یا دوسرے نامہ کا ہونا ناجائز ہے درستہ تہبیم ایک آدمی کے کسی فیصلہ پر اتفاق  
کے نظر کا اطلاق صیغہ نہیں ہو سکتا۔

نترا جامع کی نظری و اصطلاحی تشریح خیر یہ تو ایک نظری بحث ہے مقادیر کی نوعیت کے لحاظ سے اتنی بحث

اس کے لئے کافی ہو سکتی ہے۔ بحث کا اصل نقطہ، جامع کے نظر کا فنی اور اصطلاحی معنی اور  
مطلوب ہے اور اب میں اس کی طرف متوجہ ہوتا ہوں۔ عجیب بات ہے کہ اسلامی اصول فائد  
حالانکہ اجماع کا نظر ایک عام اور مشہور نظر ہے اور کیوں نہ ہو سارے قائمین جو ہماری فقہی کتابوں  
میں پائے جاتے ہیں ان کے چار سڑپیوں میں جیسا کہ سب بانٹتے ہیں ایک مستقل سڑپی یہ ہے  
لیکن کچھ اسی ایک نظر کی خصوصیت نہیں ہے ارباب بحث و نظر کے سامنے جب کوئی چیز پیش ہوتی  
ہے تو جا ہے وہ کتنی ہی واضح اور مبنی ہی کبھی نہ ہو لیکن اپنے اپنے نظر نظر کے لحاظ سے ارباب فن  
الحاظ کے جس قابل میں اس حقیقت کو مذکوناً جا ہے ہی عموماً مختلف ہو جاتا ہے۔ یعنی حشر  
اس اجماع کے نظر کا بھی ہوا۔

ارباب فن نے مختلف نظرین اس کی جو کی ہیں میں ان کو درج کرتے ہوئے ہر تعریف میں

جو کو تاہیں نظر آتی ہیں انھیں ظاہر کر کے آخر میں اپنی ترجیحی راستے اس باب میں پیش کر دیا گا۔

شارح بزدی نے ہبھی تعریف اس کی یہ درج کی ہے۔

**هو عبادة عن اتفاق امة محمد عليه**      **عَمَلِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ كَمَا تَدَرَّجَ فِي امْرِ مِنْ حُكْمِ**  
**السلام على امر من الامور الالهينية**      **كَمَا تَدَرَّجَ فِي اتفاقِ كُلِّ ائمَّةٍ جَمَاعَ كَمَطْلُوبٍ**  
تعریف کی تفصیل اس تعریف کا انکشاف کیا جائے تو حسب ذیل نقائص اس میں نظر آتے ہیں۔

۱۔ پہلا نقص تو یہی ہے کہ اجماع کے اگر بھی معنی ہیں تو یہ اس کا مطلب یہ ہو گا کہ آج تک  
 زکسی مسئلہ پر اجماع ہوا ہے اور جب تک قیامت آکر اس احتمال کا دار و اڑہ ہبھش کے لئے بند  
 رکر دے کر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت میں اب آئندہ کوئی آدمی پیدا نہ ہوگا اس وقت  
 تک اجماع کے منعقد ہونے کی صورت میں ہی نہ ہو ورنہ اس سے پہلے امت محمدیہ کے ہر برادر  
 کے اتفاق کی آخر صورت ہی کیا ہو گی۔ شارح بزدی نے لکھا ہے۔

کیونکہ امت محمدیہ کے یقین قبردرہ شخص داشت  
 مَنْ اتَّبَعَهُ الْيَوْمَ الْقِيَامَةُ دَمْنَ حَدِيدٍ  
 ہے جو قیامت تک آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
 کا پیردی کرنے والیں میں پیدا ہوتا رہے گا  
 فِي بَعْدِ الْأَعْصَارِ فَإِنَّهُمْ لَعَنَ الْأَمَّةِ  
 دو لوگ جو بعین بعین ترمذ میں پائے جائیں گے  
 لَا كُلُّهُمَا ط

۲۲۶

دو امت کے بعین افراد تو ہیں لیکن ظاہر ہے  
 کہ افراد تو ہیں ہو سکتے۔

ملا نجاح اسلامی قانون کے مبسوط و اتفاقات مختلف ابواب میں ایسے ہیں جن کے متعلق اجابت  
 ہی کا دھوکی کیا جاتا ہے الجاری نے پچ لکھا ہے۔

لے یعنی علام عبد الغزی بن احمد رادی میں وسائل علم میں مصاحب کشف بزدی کے نام سے مشہور ہیں یہ مانظ الدین الجاری  
 محمد الجاری کے تلامذہ میں ہیں دفاتر شمسیہ میں ہر قسم اکی کتاب کشف کے متلن مولانا عبد الغنی فتحی محلی نے لکھا  
 (لبقہ ماضیہ برسقوہ ۱۴)

دلیس هذ امذ هب الاحد  
ادی کسی کا مند مب بھی نہیں

(۲) "امت محمد پر کافر و چونکہ عام اور مطلق ہے اس دائرہ میں وہ بھی داخل ہیں جو مجہد ہیں اور اسے مسلمان بھی جنہیں اجتہاد کا اندار حاصل نہیں اب اگر یہ فرض کیا جائے اور فرض کیا کیا جائے بلکہ ایسا ہوتا جلا آ رہا ہے کہ مسلمانوں کی جماعت میں کسی جہد یا قرن میں مجہد نہ پائے جائیں پا پا مسلمانوں کے غیر مجہد طبقات کسی دینی مسئلہ پر اتفاق کر کے اسلامی قانون کا اگر اسے حزب بنادیں تو کیا یہ واقعی اسلامی قانون کا جزو فرار پا سکتا ہے شارح بزدی نے لکھا ہے۔

اتفاقہم علیہ لا یکون اجماعاً شرعاً  
پر اتفاقی مسئلہ ہے کہ غیر اجتہادی جماعت کے  
مسلمانوں کا کسی مسئلہ پر اس قسم کا اتفاق نہیں  
باہل اتفاق ص ۲۲۶ ج ۲  
اجام نہیں ہے۔

ظاہر ہے کہ ایسی صورت میں یا ایک ایسی تعریف اجماع کی قرار پا دے گی جس میں ایسی جزیں بھی داخل ہو جاتی ہیں جو اجتماعی سائل کہلانے کے مستحق نہیں ہیں اصطلاحاً ایسی ملکوں میں کہنے والے کہتے ہیں کہ تعریف "مطرد" نہیں ہے۔ یعنی جو افراد واقع میں داخل نہیں ہیں وہ اس تعریف میں داخل ہو جاتے ہیں اور تعریف کے الفاظ ان کے خارج اور مطرد کرنے کی صلاحیت اپنے اندر نہیں رکھتے ظاہر ہے کہ تعریف کا یہ جوہری نفس ہے۔

۳۔ ایک بڑا نفس یہی اس تعریف میں ان الفاظ کے اضافہ سے پیدا ہو گیا ہے جو آخر میں ہیں یعنی دینی امور میں سے کسی امر پر اتفاق کا نام اجماع ہو گا حالانکہ یہ مسئلہ ہے جیسا کہ علام محدث الزر زنے لکھا ہے۔

(جیہے عاشیہ میں ۱۲) اس کتاب میں ابھی ایسے معنا میں پائے جاتے ہیں جو بڑی بڑی کتابوں میں نہیں ملے (الدرر الجیہیہ میں یہ)

اکاہمۃ والمجتمد دن لوا تقویٰ امر  
عقولی ادعیٰ کان اجماعاً مے  
باعنی بات پر مشق ہو جائیں تو بھی اجماع  
ہو گا (عنی شرعی اجماع ہو گا)

ددسرے الفاظ میں اس کا مطلب یہی ہو اکر جیسے اس تعریف میں عدم اطراد کا نفس  
ہے دریے ہی اس میں عدم الحکام کی بھی خرابی ہے۔ یعنی جو دائیٰ اجماعی مسائل ہیں اس تعریف  
کی وجہ سے اجماع کے احاطہ سے خارج ہو جاتے ہیں بالغاظ درگرا یہی سارے اجماعی مسائل بجا  
تعلیٰ دین سے نہ ہو گرامت وور امت کے مجتہدین نے اپنے اتفاقی نیصد سے اسزامی قانون کا  
جز اسے بنایا ہو سب کے سب اجماعیات ہی فہرست سے نکل جاتے ہیں۔

اجاع کی تعریف صحیح | دا صل امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے یہ تعریف (جس پر طرداً و عکس آمد کورہ بالا  
اعتزاز اضافات وارد ہوتے ہیں)، اجماع کی تھی لیکن تنقید نے جیسا کہ آپ دیکھ رہے ہیں مختلف روپ  
سے اس کو محروم فرار دیا ہے۔ بعد کو آئنے والوں نے جس تعریف پر اتفاقی کیا ہے الامدی نے ان  
الفاظ میں اس کو قلم بند کیا ہے۔

اجاع عبارۃ الفاظ جملۃ اهل  
الحل والعقد من امت محفل صلی اللہ  
علیہ وسلم فی عصر من الاختصار  
علی حکم واقعۃ من الوقائع متن  
حج احکام اکاہم  
کے کسی درمیں کسی پیش آئنے والے داقم  
کے عکم پر مشق ہو جانا بس یہی اجماع ہے۔

صاحب کشف نے بھی بجا تے اہل الحل والعقد کے «اتفاق المجنیدین» کے الفاظ کے سالہ اسی

اسی تعریف کو بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ

یعنی یہی صحیح تعریف ہے۔

دھولا صفحہ مص ۲۲۶ ج ۲

جس کا یہی مطلب ہوا کہ اس تعریف پر لوگوں کا اعتراض نہیں ہے الامدی اور الجماری دو قوی  
نے تعریف کے مختلف قبود کے فائدہ پر تنبیہ کی ہے میں بھی خصوصاً اس کا ذکر کرنا ہوں۔

مطلوب یہ ہے کہ ”ابل حل و عقد“ جو راصل است محمدیہ کے اس طبقہ کی تعبیر ہے جنہیں  
اسلام کے اساسی کلیات سے جزویات بیدار کرنے کا شرعی استحقاق حاصل ہوئی جنہیں مجہدین  
کہتے ہیں پس کسی داقع کے وقوع پذیر ہونے کی صورت میں اس کے حکم پر اس زمانہ کے اباب  
اجنبیاً و کا اتفاق یہی اجماع نہ ہے اب یہ اتفاق خواہ نقطی شکل میں ظاہر ہوا ہو یا نہ ہوا اسی لئے  
صاحب کشف نے لکھا ہے کہ یہ کافی ہے کہ

یعنی بعضیوں نے تو اعتقاد اور مان لیئے کی حد

اذا اطْبَقَ بِعِضَهُمْ عَلَى الاعْقَادِ

سک اتفاق کا ظہار کیا اور بعضیوں کا قبول و قتل

بِعِضَهُمْ عَلَى الْغَولِ وَالْفَعْلِ اللَّذَيْنَ

دولت کرتا ہے کہ ان کا اعتقاد بھی یہی ہے۔ لیکن جلد

عَلَى الْلَا عَقْدَ

کئے کافی ہے۔

جس سے معلوم ہوا کہ اتفاق کے لئے ہر شخص کے بیان کی عزیزت نہیں اسی لئے الامدی نے بھی لکھا ہے

ولنا اتفاق يعجم الا قول والاعمال

نفر و رکوت سب کو

والسكوت والتقدير

ای قیود تو ظاہر ہی ہی جن کا اتفاق یہی ہے کہ مسلمانوں کے عوام یاد سری امویوں کے مجہدین کا اتفاق

اصطلاحی اجماع ہو گا نیز اجماع کے لئے قیام قیامت نک پیدا ہونے والے مجہدین کے اتفاق

کی حاجت نہیں جس عہد میں واقعہ پیش آیا ہو پس اسی عہد کے ارباب حل و عقد یا مجہدین کا اتفاق

کافی ہے، جیسا کہ میں نے عمرن کیا ہے الجہادی نے اسی تعریف کو صحیح قرار دیا ہے لیکن اس کے مختلف پہلوؤں کے متعلق جب بحث و تفصیل کا درداڑہ کو لا جاتا ہے تو پھر الحینون کا ایک سلسلہ شرودر عہدوں ہو جاتا ہے۔

حقیقت اجماع کی تیقین | پس سچی بات یہی ہے کہ اجماع کی تعریف میں لوگوں کا اجماع کی حقیقت کا تیقین کرنے سے پہلے مشغول ہو جانا کچھ قبل از وقت کی مشغولیت ہے۔ طبعی طریقہ اس کا یہی ہے جیسا کہ مولانا گیلانی نے فرمایا کہ پہلے ہم اجماع کی حقیقت کی تیقین کر لیں پھر اسی حقیقت کی تعبیر کے لئے الفاظ کا بنالینا کیا نہیں کہلے گا۔ درہ حقیقت اجماع کی تیقین سے پہلے اجماع کی تعریف میں ا مجھے کا نیجوہ ہو کہ ایک طرف امام غزالی نے اجماع کی ایسی تعریف کرو دی جس کا مسئلہ جیسا کہ علوم مہچا یہ کھلتا ہے کہ آج تک اجماع کسی مسئلہ پر نہ ہوا ہے اور نہ نیامت سے پہلے ہو سکتا ہے۔ درہ صری طرف مشہور معتزلی بحاثت نظام نے دہی تیقین حقیقت سے پہلے اجماع کی تعریف کل قول نامت بحث  
بردہ بات جس کی دلیل فایہ ہو گئی ہو

کے الفاظ سے کردی یعنی بردا بات جو دلیل سے ثابت ہو گئی ہو وہ ا جامعی بات ہے۔ الامد کی لذت بچ لکھا ہے کہ ایسی تعریف ہے کہ قول الوامد، رکسی ایک آدمی کے قول) پر بھی صادق آسکتی ہے۔ شریعت کے ایسے بہت سے مسائل میں جو کسی ایک امام کے اجتہادی نتائج نہیں لیکن دلیل سے چوکر کر دئے گئے اسی لئے دہ نظام کی تعریف کی بنار پر اجماعی مسئلہ قرار پائی گئی جو ظاہر ہے کہ صحیح نہیں ہے بہر حال کہاں ساری امت کے اتفاق کا نام اجماع ہوا اور کہاں کسی ایک آدمی کا قول بھی اجماع ہو جاتا ہے۔ الامد نے اسی لئے لکھا ہے کہ

والنزاع معه فی اطلاق اسم الاجماع نظام سے نزاع مرد مصلحت نہیں اجماع کے اطلاق

پر ہے۔

علی ذلک

یعنی نظام سے چھپا دراصل اجماع کے مفہوم ہے یعنی وہ قرکسی مدلول قول کو خواہ کسی ایک ہی آدمی کا کیوں نہ ہوا جامع کہتا ہے۔ مگر یہم لوگ ایسا نہیں کہتے اسی لئے میں نے عرض کیا کہ اجماع کی تعریف سے پہلے اجماع کی حقیقت کی تنقیح ہونی چاہتے ہے۔

کیا جامع سے دین میں اضافہ ہوتا ہے؟ واقعیہ ہے کہ گو خدام میں یہی مشہور ہے کہ اسلامی قانون کے بجا سر جتنے میں کتاب۔ سنت۔ اجماع۔ اور قیاس۔ کتاب و سنت تو ظاہر ہی ہے کہ وہ اللہ اور اس کے واجب الاتباع رسول کی طرف منسوب ہیں اسی طرح ایسے حدادث و رفاقت کے مفہوم کتاب و سنت ہی کی روشنی صراحتاً کتاب و سنت میں نہ ملتا ہو ان ہی حدادث اور رفاقت کے مفہوم کتاب و سنت ہی کی روشنی میں صحیح اصول کے تحت احکام پیدا کرنے کا نام قیاس ہے تو دراصل قیاس کا مرجع یہی کتاب و سنت ہی ہیں۔ پھر اجماع کیا ہے؟ کیا کتاب و سنت سے کوئی الگ چیز ہے؟۔ اگر کوئی الگ چیز ہے تو اس کے معنی ہی ہوں گے کہ اللہ اور رسول کے سوابھی اسلامی دین میں اضافہ کرنے کا قابلہ کسی دوسرے کو یاتی ہے خواہ وہ جامعت ہو یا فرد۔ اب ظاہر ہے کہ امامیہ فرقہ کے سوابھی منصب امامت کو اسی طرح معصوم قرار دیا ہے۔ جیسے منصب رسالت۔ اسی لئے ان کی طرف تو یہ منسوب ہے جیسا کہ الامدی نے امامیہ کا مذہب نقل کرتے ہوئے لکھا ہے۔

النَّهُمَّ مَعْصِمُونَ عَنِ الْخَطَّاءِ عَلَىٰ مَا كَرِبَ اللَّهُ أَمْلَأَ بَيْتَ خَطَاةٍ وَغَطَّاهُو بِمَنْهُ

عَوْنَىٰ مَوْضِعَهِ دَعْعَوْنَىٰ هُنَّ جَمِيعًا كَمَا يَعْلَمُونَ بِمَا لَمْ يَعْلَمُوا

بات ہے زینی امامیہ کا یہ الفاظ مسلک ہے

(مکان کے مسلک کی بنیاد ہی ہے)

بہراس کے بعد لکھا ہے

إِنَّمَا إِلَّا بَيْتُكَ مَعْصِمٌ مَجْمَعَةٌ عَلَىٰ غَيْرِ هُنْمَنْ

پر محبت ہیں بلکہ ان المؤمنین سے کسی ایک امام  
کے قول کا یہی اثر ہے وہ اس کی دلیل ہے کہ فتنی  
سے حصم ہونے کا عقیدہ ان کے متعلق اسی  
طرح رکھا گیا ہے جیسے رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم ص ۲۹۳  
عیدِ سلم کے متعلق یہ بات سلم پر کہا گیا ہے  
نحو۔

لیکن یہ تو شیوں کا مند سبب ہے۔ سوال اہل السنۃ والجماعت کے متعلق ہے کہ اجماع کا معناداں  
کے نزدیک کیا ہے اس میں کوئی شبہ نہیں کہ ایک فرقہ اہل السنۃ میں بھی ایسا پایا گیا ہے جس کا خیال یہ  
نسل کیا جاتا ہے جیسا کہ صاحب کشف نے لکھا ہے۔

کچھ لوگ ہیں جن کا خیال ہے کہ بنی یسری دلیل  
کے بھی اجماع تایم ہو سکتا ہے، یعنی یہ صرف  
ہر سکنی ہے کہ اللہ تعالیٰ اجماع کرنے والوں  
کو ستر کے صبح اور درست پہلو نکل پہنچے  
کی قریب عطا فرمائیں اور ہدایت رشد کان کو  
الہام ہو۔ دوسرے نظرور میں یہ مطلب ہوا  
کہ ان میں اس ستر کے متعلق کوئی بہتری ملم  
دا فرض حق تعالیٰ پیدا فرمادیں ان لوگوں کی دلیل  
یہ ہے کہ ہدایت (بنی یسری) استدلال کے کچھ میں  
کسی علم کو خدا پیدا کرے یہ کوئی ناممکن بہات تو

یصد در عن دلیل ص ۲۴۳

ہے نہیں بلکہ حاڑ پئے کہ ایسا بھی ہو، لیں میں  
دین سے پیدا ہونے والی چیز پر جماعت قائم  
ہو سکتا ہے بے دلیں والی باقتوں برپی اجماع  
کا قائم ہونا جائز ہے۔

جس کا مطلب یہی ہوا کہ المَعْصُومِینَ کے متعلق شیعوں کا جو خیال ہے کہ انفرادی طور پر کبھی دین میں پیغمبر کے بعد وہ اضافہ کرنے کا اختیار رکھنے ہیں اسی طرح اجتنامی طور پر مسلمانوں کو خدا کی طرف سے آخرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی ایسے دادخواہ کے متعلق مکمل کا الہام ہو سکتا ہے جس کا ذکر صراحتاً باکنا یا تکاب و سنت میں نہ پایا جاتا ہو دوسرے الفاظ میں اس کے یہی معنی ہوئے کہ شیعوں پر جیسے یہ اعتراض ہے کہ المَعْصُومِینَ کا عقیدہ قائم کر کے انہوں نے دھی کے اس درد و اذہ کو جو محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نقطی طور پر بند ہو جا ہے کھلا رکھا ہے اسی طرح غیر شیعوں میں بھی ایک طبقہ ایسا پایا جاتا ہے جو انفراد کے متعلق نہ سہی مسلمانوں کی جماعت کے متعلق یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی ان کو ایسے احکام کا الہام ہو سکتا ہے جنہیں مسلمان پنے اس دین میں داخل کر سکتے ہیں جس کا مطالبہ خدا نے ان سے کیا ہے

اجماع کے متعلق اس مسلک کو جن الفاظ میں پیش کیا گیا ہے کوئی شبہ نہیں کہ اگر مطلب ان کا دھی ہے جو ظاہر الفاظ سے سمجھہ میں آرہا ہے تو عمر راسلام کے جس طبقے نے اجماع کا انکار کیا ہے ان کا انکار صرف یہی نہیں کہ قابل اعتراض نہیں ہے بلکہ میں تو سمجھتا ہوں کہ اس اعتراض میں ہر مسلمان ران کی سہنواری گرفتی چاہئے آخر اس کے بھی کوئی معنی ہو سکتے ہیں کہ ایک طرف تو مسلمانوں کے ایمان ایک اہم ترین خصوصی جز یہی ہے کہ سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم پر نبوت ختم ہو گئی دین میں بکسی کا قول ہو یا فعل حتیٰ کہ الہام بھی قطعاً محبت نہیں نہ دوسروں کے لئے نہ خود صاحب الہام

کے لئے اہل سنت کے عقاید کی نام کتابوں میں زور اور قوت کے ساتھ اس اعتقادی مستلزم پر اصرار کیا گیا ہے بہرہ بنا یا جائے کہ یہ مان لینے کے بعد افراد ہوں یا جماعت کوئی بھی ہو کسی کے ہبام کر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لائے ہوئے دین میں کسی اضافی کسی طرح بھی گناہیں پیدا ہو سکتی ہے؟

اجام کے انکار کی وجہ | مشہور حدث ابن حزم اندلسی نے اپنی اصولی کتاب احکام الاحکام میں اجماع پر صحیح کرنے ہوئے یہ اتفاق فرمائے کے بعد کہ

|                                                |                                                    |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد تقطعاً کسی | انہ لا يجددون بعده النبي صلی اللہ علیہ             |
| کے نئے یہ مائز نہیں ہے کہ دین میں کوئی تغییرات | وسلم مُشَيْئٍ مِّن الدِّينِ وَهُذَا بِاطْلُ        |
| پیدا کرے اب ایسی بات جس کے متعلق سوران         | أَنْجَيْعَ عَلَى شَيْءٍ مِّن الدِّينِ لِرَبِّيَاتِ |
| ہی بس ذکر ہوئے سنت میں اس کا پتہ چلے دیں       | بِهِ قُرْآنَ وَلَا سُنْنَةَ م ۱۳ ج ۲               |
| میں اس قسم کی چیز بر اجماع کا تایم ہونا اظہا   |                                                    |
| ملٹا اور باطل ہے                               |                                                    |

جو کھا ہے

|                                                |                                      |
|------------------------------------------------|--------------------------------------|
| تو فدا کی طرف منسوب کر کے ہو یہ کہنا ہے کہ فدا | فالمخبر عنه تعالى يانه امر ملکن ادنی |
| نے اس بات کا حکم دیا اس بات سے روکا            | عن کلن اکاذب علی الله عزوجل الہ      |
| البس آدمی فدا پر محشرت باندھ دیا ہے، اس کی     | ان يخبار ملک عنہ تعالى من ياتيه      |
| حددت تو صرف بھی ہو سکتی ہے کہ جس پر خداون      | الوسي من عند ربه فقط و صلح ايضا      |
| نازل کرنا ہے دیجی اس کی خرد سے بس مرد          | لضي و ردة العقل ان من ادخل في الہ    |
| اسی کو اس کا اختیار ہے یہ بات عقل کے نیصر      | حکمها بغیر يانه لمريات به وحي من عند |

الله تعالى على رسوله صلى الله عليه  
 وسلم نقل شرع من الدين مالحد  
 ياذن به الله تعالى وقد ذم الله تعالى  
 ذلك وانكرني بضم القرآن فقال شرعا  
 لهم مالهم ياذن به الله م<sup>١٣٦</sup>

کے رد سے باہر ثابت ہے کہ دین میں کسی ایسی  
 بات کا داخل کرنا، میں کا داخل کرنے والا ایسا قرار  
 کرتا ہو کہ اللہ کی طرف سے اس سر کے متعلق  
 پیغمبر پر دھی نازل نہیں ہوتی ہے یہ دل حقیقت  
 دین میں شریعت بناؤ کر ایسی چیز کا داخل کرنا ہے  
 جس کی اجازت حق تعالیٰ نے کسی کو عطا نہیں فرمائی  
 ہے حق تعالیٰ نے اس طرز عمل کی سخت مذمت  
 کی ہے، اور صراحتاً قرآن میں اس کا انکار کیا گیا  
 ہے یعنی قرآن کی عربی آیت ہے ”عَصْرُهُ الْهَمْ  
 مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَذْنَ بِهِ اللَّهُ“ (انہو نے  
 دین بنالبaba ہے، اس چیز کو جس کی اجازت فدا  
 نہ ہیں دیا ہے)

میں نہیں جانتا کہ ابن حزم کے اس فیصلہ سے کسی کو بھی کسی قسم کا اختلاف ہو سکتا ہے خصوصاً جبکہ  
 اس کا تعلق اہل السنۃ والجماعۃ سے ہو۔ اور صرف یہی نہیں بلکہ جو اس بات کا قائل ہو کہ رسول  
 اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی کسی مکے قول یا فعل کو خواہ کسی ذریعہ سے اس کا علم حاصل کیا گیا  
 ہو اگر وہ اپنے دین کا اسے جز بنا لے گا تو جیسا کہ ابن حزم ہی نے لکھا ہے یقیناً دین کے دائرہ سے قطعاً  
 وہ باہر ہو جاتا ہے۔ انہو نے لکھا ہے اور بالکل صحیح لکھا ہے۔

فَإِنْهُ يَقُولُ مِنْ أَجْازَ الْاجْمَاعَ عَلَى غَيْرِ  
 نَصْرَانِي نَصْ بِاسْتَ كَمْ بَغَرِي وَاجْمَاعَ كَوْجَازَ  
 نَصْ مِنْ قَرْآنٍ وَسَنَةَ رَسُولِ اللَّهِ  
 مُهَرَّاتٌ مِنْ اَنَّ سَيِّدَ الْجَمَاعَاتِ كَوْكَرِسُولِ اللَّهِ

صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی نفر کی پشت  
پناہی کے بغیر تم نے جو اجتماع کو جائز فراز دیا ہے  
ظاہر ہے کہ چار ہی صورتیں اس میں ممکن ہیں،  
یا پنجویں شکل کی جو دسری پیدا نہیں ہوتی، یعنی  
اجامع کرنے والے یا تو کسی ایسی چیز کے حرام  
ہونے پر اجماع کریں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وسلم کی دفات ہو گئی اور آپ اسے حرام نہ  
 کر سکے یا کسی ایسی چیز کے فرض قرار دینے پر  
 اجماع کو گایا ہو گا جبے رسول اللہ صلی اللہ  
 علیہ وسلم فرض قرار نہ دے سکے اور آپ کی  
 دفات ہو گئی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 کے کسی چیز کو فرض قرار نہ دے کر انتقال فرمایا  
 ہو اور اجماع کرنے والوں نے اس فرض کو  
 اجماع کر کے ساقط کر دیا ہو، اور یہ ساری  
 باتیں بھیز کفر ہوئے اور دین اسلام کو یہی کر  
 نئے دین پیدا کرنے کے اور کہا ہیں، کوئی  
 فرق ان میں اور اس مسئلے میں نہیں ہے کہ  
 پانچ دنوں کی نمازوں با ان میں سے کسی وقت  
 کی نماز یا کسی نماز سے کسی رکعت کے ساقط

صلی اللہ علیہ وسلم اخبار نہ اعتماد  
 جو زتم من الاجماع بعد رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم علی غیر نفع  
 هل يخلو من ادبعة و رحمة لا خامس  
 لها اما ان يجمعوا على تحرير شيء  
 مات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 ولهم حرم ما اد على ايجاب فرض مات  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 ولهم حرم ما اد على استفاط فرعون مات  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
 وقد ارجب بهذه الرحمة كفر محدد  
 احداث دین بدل به دین الاسلام  
 ولا فرق بين هذه الرحمة وبين من  
 جوز الاجماع على استفاط الصلوات  
 الخمس او بعضها او سکعة منها او  
 على ايجاب صلوات غيرها او ركوع  
 تزايد فيها او على ابطال صوم رمضان  
 او على ايجاب صوم رجب او على  
 ابطال الحج الى مكة او على ايجابه الى

الطاائف و اعلیٰ البحار الخنزير اعلیٰ  
 تحریم الکبش دلک هذہ اکفر لا خقام  
 کرنے پر اجماع قائم کرنے کو کوئی جائز نہ ہوئے  
 یا ان پانچ دنوں کی ناندوں کے سوا کسی زیر  
 وقت کی ناز کی فرضیت پر تمام اجماع کافی نہیٰ  
 دیا جائے، یا نادوں میں کسی کوئی کوئی کوئی کوئی  
 دینے کا کوئی مشورہ دے یا رعنیان کے بڑے  
 کو غلط فاراد سے کر رجب کارونہ مسلمان پر  
 فرض کرایا جائے یا بجا تے کرتے کے طائف کا جع  
 فرض بنایا جائے، یا سور کے گوشت کے جائز  
 ہونے اور میڈ سے کے گوشت کے حرام ہونے  
 پر اجماع قائم کرایا جائے ظاہر ہے کہ یہ جو کچھ بھی  
 ہو گا کفر محض ہو گا ایسا کفر جس کے کفر ہوئے  
 میں تک دشیکی قطعاً گناہ نہیں ہے

آخر میں پوچھتا ہوں کہ امامت کی معصومیت کے عقیدہ کی دعیہ سے فرقہ امامیہ پر جو مسلمانوں کا  
 اعتراض ہے وہ یہ تو ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد لبی ان لوگوں کے زدیک دین میں  
 مک دا صلاح کا اقتدار ان اماموں کو حاصل ہے جنہیں اپنے عقیدہ کے رو سے یہ لوگ معصوم  
 عن الغطار یعنی کرتے ہیں حضرت شاہ ولی اللہ نے اپنی کتاب تفہیمات میں ایک خواب کا ذکر کرتے  
 ہوئے جس میں لقا مبینی سے مشرف ہونے کی سعادت ان کو حاصل ہوئی تھی۔ یہ لکھا ہے کہ میں  
 نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ضیوں کے متعلق جب دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ ”مسکل  
 امامت پر خود کرد“ (اوکھا قال) جس کا شاہ صاحب نے یہی مطلب لیا ہے کہ اس مسئلہ نے نبوت

اور دھی و نشریع کے دروازے کرتیا مبتک کے لئے کھلا جھوڑ دیا اور یہ اساسی نفس ہے اماں پر  
کے دین میں -

بہر حال ایسی بات جس کا قرآن اور حدیث سے تعلق نہ ہو خواہ بقول ابن حزم  
سواء اجمع الناس علیہ اور اختلافیہ خواہ لوگوں نے اس پر اجماع کیا ہو یا اس میں  
اختلاف کیا ہو۔

کسی قسم کی صورت ہو دین سے دہ قطعاً فارج ہے بلکہ اس کو دین میں داخل کرنے والا آئندہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ہمی دین اسلام میں تغیرت و تیم کے اقدار کو اپنے ہاتھ لیتا ہے جیسا کہ لگز بچا  
کر تو صریح کفر ہے اور خود اس شخص کو ہمی دین کے دائرہ سے فارج کر دیتا ہے اور ابن حزم کے  
الفاظ میں جب واقعہ ہی ہے کہ

بل المحن حق و ان اختلف فيه بالطل  
بل وان اجمع عليه م<sup>۱۳۱</sup>  
ی کیوں نہ کیا گیا ہو، اور باطل باطل ہے فواد  
اس برلوگوں نے اجماع اور اتفاق ہی کیوں  
نہ کیا ہو۔

تو سوال ہے کہ آخراج اسے کیا؟

اجماع کا داعی فائدہ اور اعده ہے کہ دین میں اجماع کے ذریعہ سے کسی ایسی بات کا احتاذ کیا جاتا  
جس کا پسیغیر صلی اللہ علیہ وسلم کے پہنچائے ہوئے دین سے کوئی تعلق نہ ہو اجماع کا یہ مطلب ہی نہیں  
ہے۔ نہ مسلمانوں میں اس کا کوئی قائل ہے میں نے کشف بزدی سے بعض لوگوں کے جس خیال  
کو نقل کر کے کہا تھا کہ اس سے کچھ ایسی قسم کا خیال سیدا ہوتا ہے درحقیقت ان بزرگوں کے اصل مقدمہ  
کے سمجھنے میں جیسا کہ آئندہ معلوم ہو گا لوگوں سے غلطی ہوتی ہے۔ بولاںی ایسی بات جو آدمی کو کفر تک

پہنچا دے کیا علام اسلام اس کے قاتی ہو سکتے ہیں بلکہ شیعوں پر بھی تعجب ہوتا ہے کہ خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی امت مرحومہ میں شریک ہونے کے بعد منصب امامت کی مخصوصیت کا دعویٰ کر کے ختم نبوت کی مہر کو یہ کیوں مشکوک ہٹھا رہے ہیں؟ خیر در سردوں سے اس وقت میری بحث کا نقطہ نظر ہے۔ صرف اہل السنۃ والجماعۃ کا اس باب میں جو خال ہے اسی کا تفصیل مقصود ہے۔

واعظہ یہ ہے کہ اصول فقہ کی چھوٹی کتاب ہو یا بڑی تقریباً ہر ایک میں اجماع کے متعلق بخوبی بگرا باب کے ایک خاص باب اسی مسئلہ کو طے کرنے کے لئے سیشہ قائم کیا جاتا ہے جس میں صاف صاف کھلے کھلے الفاظ میں ائمۃ اصول نے اس کی تصریح کر دی ہے کہ اکتا ب اور اسنۃ سے قطعاً الگ ہو کر اپنی طرف سے کسی مسئلہ یا حادثہ کے متعلق حکم اور قانون پیدا کر کے اس پر لگدا ہا متفق ہو جانا قطعاً یہ اجماع کی حقیقت نہیں ہے علام عبد العزیز بن جاری بزدوی کی شرح میں لکھتے ہیں

|                                                                     |                                                                                        |                                       |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| اما الحکم جزانا و بالھوی والطبعية<br>فہ عمل اهل البدعۃ و اہل المحاد | باقی الالی شہ باور ہی من مانے طور پر اپنے<br>دل اور طبیعت سے حکم گانا تو ظاہر ہے کہ یہ | تو ببرعت اور الحاد و الالی کا شیوه ہے |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|

|                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حقوق ابن ہمام نے بھی اسی منع پر لکھا ہے<br>والقى في الرفع و يضم الاراء اي القلب<br>كما اشاد ايي بعض المجوزين بقولهم<br>وذاك بان يوفقهم الله تعالى لاختيالا<br>العقواب فالهمام وهو ليس حسبة | اور اگر دل میں کوئی بات ڈالی جائے یعنی صحیح<br>ہپڑ کے اختیار کرنے کی توفیق نہ لکی طرف کو<br>میں میسا کہ اس مسئلک کے جائز توارد یعنی دل<br>کا خال ہے تو یہ دراصل الہمام ہوا اور الہمام |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

الا من بني منلا تغیر ابن هام ج ۱ بجز بني کے اور کسی درسرے کا جنت نہیں ہے بلکہ البخاری نے بالکل صحیح لکھا ہے کہ امتی قوامی خود سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم جو صاحب ثقہ  
ہیں جب ان کو بھی اللہ کے دین میں کسی ایسی بات کے اضاذ کا اضیاء نہیں ہے جس کا تعلق وہی  
ہی سے ظاہر آباطنا یا استنباطنا ہو تو اپ کے بعد کسی کی کیا مجال ہے کہ اللہ کے دین میں اپنے جی  
سے گرد سفر کسی زمیں یا اضاذ کی جو ات کرے البخاری کے اپنے الفاظ یہ ہیں ۔

|                                                                      |                                                     |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| فَأَبْرَهْ بِهِ كَمْتَ كَمْ كَسْيَ فَرْدُ كَعَالَتْ بِغَبْرَسْ       | كَانَ حَالَ الْأَمَّةِ لَا يَكُونُ أَعْلَى مِنْ     |
| قَوْمَى اَدْرِبَتْ بِهِنْ بِهِرْ مَكْتَنَا اَدْكَنْ بِهِنْ جَهَنَّمَ | حَالَ الرَّسُولِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَمَعْلُومٌ    |
| كَرْبَلَيْرَسْ بِهِنْ بِوْكَهَا سَسْلَمَيْنِيْ بِكَنْهِنِيْ دَرْجَى  | إِنَّهُ لَا يَقُولُ لَا عَنْ وَهْيَ ظَاهِرًا خَفْيَ |
| كَيْ رَاهَ سَكَنْهِنِيْ، خَوَاهِ دَرْجِيْ ظَاهِرَ كَرَادَهْ بُرْ     | أَوْ عَنْ اسْتِبْنَاطِ مِنَ النَّصْوَصِ عَلَيْهِ    |
| بِخَفْيِيْ كَيْ بَانْصَوْصِيْ سَيْ إِسْتِبْنَاطَشَدَهْ شَابَعَ       | فَلَا مَتَهَاوِيَ لَهُ لَا يَقُولُ لَا عَنْ         |
| بُرْتَهِنْ بِهِنْ بِسْ جَبْ بِنْبَرْسِرْ كَارْبَلَهْ بِهِنْ          | دَلِيلَ كَشْفِ بَزْدَوِيِ مَتْ ۲۶۳ ج ۲              |
| كَوْكَ زِيَادَهْ سَقَيْهِنِيْ اِسْ بَاسَ كَرْ دَلِيلَ                |                                                     |
| كَبِيرَكَوْنَیْ هَاتَ كَهْبِنِيْ ۔                                   |                                                     |

سندا جامع کی بحث | بہر حال جبیا کہ میں نے عرض کیا اصول نقش کی کتابوں میں اس مسئلہ پر بحث کرنے کے لئے بوباب فایک کیا جاتا ہے اس کا عزوان علماء نے "باب بیان سبیہ" رکھا ہے مقدمہ یہوتا ہے کہ اس باب کے تحت میں اجماع کے اسباب پر بحث کی جائیگی اس کے بعد لکھا جاتا ہے کشف میں ہے ۔

|                                                |                                               |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| اَيْ سبِبُ الْجَمَاعِ دَهْوَنْ عَانَ الدَّعِيِ | اجماع کا سبب سوا اس کی دلیل میں ہی، ایک       |
| اَيْ السبِبُ الَّذِي يَدْعُ عَوْهَمَ اَيْ      | قسم کا نام داعی ہے، یعنی اجماع پر جو چیز ایسا |

الجماع رحيمهم عليه  
کرتا ہے۔

جس کا مطلب یہی ہوا کریوں ہی کسی باد ہوائی بات پر اجماع نہیں قائم ہوا کرتا بلکہ اجماع سے پہلے مزروت ہے کہ اس کا کوئی داعی ہو یعنی شریعت سے پہلے کوئی بات ثابت ہو جی ہو اور دبی بات لوگوں کو اجماع اور اتفاق کی طرف متوجہ کرے صاحب کشف نے اسی کی تشریع کرتے ہوئے لکھا ہے

واعلم ان عند عامت الفقهاء

او مسلم ہونا چاہتے کہ فقیہوں تکلیفین میں زیادہ ذر

والمتكلمين لا يعقل الجماعة الا عن

لوگوں کا خیال ہی ہے کہ کسی ماذہ اور سند سے جو

ماخذ و مستند

بات ثابت نہ ہوئی ہو اجماع اس پر منفرد ہیں

ہو سکتا۔

یعنی دبی بات کا اجماع کے لئے کسی شرعی ماذہ کا اور ایسی بات جس کا استناد شریعت کی طرف ہو اس کا ہونا ناگزیر ہے۔ بغیر اس کے اجماع نہ صرف فقیہوں بلکہ متكلمین کی عام جماعت کے تردید کبھی منفرد ہی نہیں ہو سکتا جب اس کی یہ لکھتے ہیں کہ

كانه القول في الدین بغير دليل اخ

کیونکہ دین اور مذہب میں کسی دلیل کے بغیر

الدليل هو الموصى الى الحق فاذا

یہ اضافہ ہو گا وہ اس کی یہ ہے، کہ سچی اور حق

فقد لا يتحقق الوصول اليه ظلِّيَّفُوا

بات تک جو بیرونی ہو، دلیل اسی کا نام

على شيءٍ من غير دليل كالظاهرين

ہے پس جس چیز کی دلیل ہی عاصی ہو گئی تو قد

على الخطاء وذلك خارج عن

اس شے تک رسائی کی شکل باقی ہی کیا رہی

الجماع كشف ص ۲۴۳ ج ۳

پس ایسی بیرونی کوئی دلیل نہ ہو، اور لوگ

اس پر منتفق ہو جائیں (یعنی اجماع قائم کر کے

اس کو دین کا جزو بنالیں) تو اس کا مطلب یہا

ہر جگہ اگر غلط اور خطا برالغون نے اتفاق کیا

ہے اور یہ بات اجماع کے دائرہ سے باہر ہے

مذکورین اجماع اور ان سے استفسار مگر سمجھدیں نہیں آتا کہ ان تصریحات کے بعد بھی ابن حزم جیسے علماء کو تواہ مخواہ اجماع کے متعلق یہ مغالطہ کیوں پیدا ہوا اور اسی علطف فہمی میں متلا ہو کر اجماع علی خلاف میں ایک طوفان پڑھراتا ہے تو یہی تو نہیں کہا جا سکتا کہ یہ خیال کچھ فہمی اصول فقہ کے علماء ہی کا ہے۔ ان ہی میں ابن حزم صاحب کے ہم وطن مشہور فلسفی نقید عالم ابن رشد واللہ نے اپنی کتاب بدایتہ المجنید کے مقدمہ میں صاف صاف کھلے افواز میں اس کی تصریح کی ہے۔

وَلِيُّ الْاجْمَاعِ أَصْلًا مُسْتَقْلًا . اجماع کوئی ایسی مستقل اصل بذات خود نہیں

بِذَلِّهِ مِنْ خَيْرٍ مُسْتَنَدٌ إِلَى وَلَحْدٍ ہے کہ ذکرہ بالاطر تقویں (کتاب و مسنۃ) کی وجہ

مِنْ هَذَا الظَّرْقِ لَا نَهُ لِكَانَ كَذَلِكَ انتساب و مسنۃ کے بغیر بھی وہ مفید ہو سکتی

كَانَ يَقْضِي اثباتَ شَرْعٍ زَانِدَ بَعْدَهُ بَعْدَهُ اگر ایسا ہو گا۔ تو اس کے معنی بھروسے ہوں

الْبَنْيَ مَصْلُى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَذَا كَانَ گے، کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی

كَانَ يَرْجِعُ إِلَى أَصْلِ مِنْ أَصْوَلِ الشَّرْعِ شریعت میں کسی ایسی جزیرہ کا اضافہ ہو سکتا ہے

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ابتدایہ جا۔ جو شریعت کے اصول (کتاب و مسنۃ) سے

لئن نہیں رکھتا۔

البتہ ایسی صورت میں یہ ایک معقول سوال ہے کہ جب اجماع کی انتہا شریعت کے ان ہی تین سرخیوں یعنی الکتاب و مسنۃ و القیاس کی طرف ہوتی ہے تو پھر اجماع کو "اسلامی قانون" کی اساساً بنیادوں میں ایک "مستقل ملیدہ بنیاد" قرار دینے کے کیا معنی ہو سکتے ہیں لوگوں نے اس اعتراف کو اٹھایا ہی ہے صاحب کشف نے بعض لوگوں سے یہ الفاظ تخلی کئے ہیں۔

|                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اگر اجماع کے لئے بھی دلیل کی ضرورت و ماجت<br>باقی ہی رہتی ہے تو پھر اس مستند کی اصل دلیل<br>دلیل ہو گی تاکہ اجماع جس کے معنی بھی<br>ہوتے کہ اجماع کو دلیل فراہد نہیں کا کوئی مطلب<br>باقی نہیں رہا۔ | نولو مر نعقد الاجماع الا عن دلیل<br>لكان ذلك الدلیل هوا الحجۃ ولما<br>بنی نی کون الاجماع حجۃ نامدہ<br>ص ۳۶۵ ج ۲ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

اس میں اشارہ اسی سوال کی طرف کیا گیا ہے جبکہ اس میں نے عرض کیا یہ ایک معقول سوال ہے اور جو لوگ اجماع کو دین کا ایک مستقل سر جپیہ یقین کرتے ہیں وہ ذمہ دار ہیں کہ اس کا جواب ہی اگرچہ اس سوال کا جواب اصول کی نام کتابوں میں دیا گیا ہے لیکن متنے صاف اور کھرے الفاظ میں علامہ ابن رشد مالکی نے جواب کی تقریر کی ہے جہاں تک میں جانتا ہوں دوسری کتابوں کے جواب میں وہ بات نہیں باتی جاتی اس لئے میں ان ہی کی کتاب سے اس کا جواب نقل کرنا ہوں یعنی کھنک کے بعد ک

|                                                                        |                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| اما الاجماع فهو مستند الى احد<br>هن الطرق الاربعه<br>ہو ناجی ضروری ہے۔ | بانی رہا اجماع سوان ہی جا شرعی طریقوں میں<br>سے کسی ایک طرف مستند و منسوب اس کا |
|------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|

کے بعد لکھتے ہیں۔

|                                                                     |                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| لسان ادا درفع فی واحد منها دل<br>یکن تطعیاً نقل الحكم من غلبۃ اللفظ | پس اجماع کا نفع یہ ہوتا ہے کہ جو بات یقینی اور<br>تطبی زنی رکیوں کو جس دلیل سے دہمات ثابت |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|

---

|                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لہ مطہرہ مسنون میں "الارجع" کا لفظ جیسا ہوا ہے تکن یہ کتاب کی خلی ہے، صحیح لفظ بہان "الشیخ" ہے<br>پہنچتے ورنہ مستند اور مستند الیہ دونوں ایک ہو جاتی گے۔ |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی فض کی پشت  
پناہی کے بغیر تم نے جو اجماع کو جائز قرار دیا ہے  
ظاہر ہے کہ چارپی صورتیں اس میں ممکن ہیں،  
پانچویں شکل کمی دوسری پیدائشی ہوتی ہے،  
اجامع کرنے والے یا تو کسی ابی چیز کے حرام  
ہونے پر اجماع کریں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
وسلم کی دفات ہو گئی اور آپ اسے حرام نہ  
کر سکے یا کسی ابی چیز کے فرض قرار دینے پر  
اجامع کیا گیا ہو گا جب رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم فرض قرار نہ دے سکے اور آپ کی  
دنات ہو گئی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نے کسی چیز کو فرض قرار دے کر انفال فرمایا  
ہو اور اجماع کرنے والوں نے اس فرض کو  
اجامع کر کے ساقط کر دیا ہو، اور یہ ساری  
باقی بھیز کفر ہونے اور دین اسلام کو بدل کر  
نئے دین پیدا کرنے کے اور کہا ہیں، کوئی  
فرض ان میں اور اس مسئلے میں نہیں ہے کہ  
پانچ دنوں کی نازدیکی میں سے کسی وقت  
کی نازدیکی نماز سے کسی رکعت کے ساقط

صلی اللہ علیہ وسلم اخبار و ناعما  
جوز قسم من الاجماع بعد رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم علی غیر فض  
هل مخلوم من ادبیۃ الرحبۃ لخامس  
لهم اما ان يحييوا على تحرير شيء  
مات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
ولهم حرم ما ادى ایجاد فرض مات  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
ولهم يحجب اد على اسقاط فرض مات  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
وقد اوجب هذه الوجوه کفر محبد و  
احد اث دین بدل به دین الاسلام  
ولا فرق بين هذه الوجوه وبين من  
جوز الاجماع على اسقاطا الصلوات  
الخمس او بعضها او رکعة منها او  
على ایجاد صلوات غيرها او رکوع  
تضليل فيها او على ابطال صوم رمضان  
او على ایجاد صوم رجب او على  
ابطال الحجۃ الى مکہ او على ایجادہ الى

الطاائف، اولیٰ بالحة الخلز سردار عجلی  
 کرنے پر اجماع قائم گرنے کو کوئی جائز شہر نہیں  
 تحریم الکبش دکل هذکفر لا حفاظ  
 یا ان پانچ دن قتوں کی ناندوں کے سوا کسی مزید  
 وقت کی نازکی فرمیت پر قیام اجماع کا نتیجہ  
 نہیں ص ۱۳۰ ج ۲  
 دیا جائے، یا نادوں میں کسی رکوع کے پڑھا  
 دینے کا کوئی مشورہ دے یا رعنان کے بعد  
 کو غلط فرار دے کر رجب کارونہ مسلمان پر  
 ذرمن کرایا جاتے یا بجا تے کر کے طائف کا جع  
 فرمن بنایا جاتے، یا سور کے گوشت کے جائز  
 ہونے اور میڈ میں کے گوشت کے حرام ہونے  
 پر اجماع قائم کرایا جاتے ظاہر ہے کہ یہ جو کچھ بھی  
 ہو گا کفر بعض ہو گا ایسا کفر جس کے کفر ہوئے  
 میں شک و شبکی قطعاً کجا لش نہیں ہے

آخر میں پوچھتا ہوں کہ امامت کی معصومیت کے عقیدہ کی دعیہ سے فرقہ امامیہ پر جو مسلماؤں کا  
 اعتراض ہے وہ یہی تو ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کبی ان لوگوں کے زدیک دین میں  
 مک دا صلاح کا انتہا ان اماموں کو ماحصل ہے جنہیں اپنے عقیدہ کے رد سے یہ لوگ محصور  
 عن الحظاء ریغین کرتے ہیں حضرت شاہ ولی اللہ نے اپنی کتاب تنبیہات میں ایک خواب کا ذکر کرتے  
 ہوئے جس میں لقاہِ نبوی سے مشرف ہونے کی سعادت ان کو ماحصل ہوئی تھی۔ یہ لکھا ہے کہ میں  
 نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے شیعوں کے متعلق جب دریافت کیا تو آپ نے فرمایا کہ ”مسئلو  
 امامت پر خود کرد“ (اوکھا قال) جس کا شاہ صاحب نے یہی مطلب لیا ہے کہ اس سلسلہ نے نبوت

اور وحی دشمنی کے دروازے کو قیامت نکل کے لئے کھلا جھوڑ دیا اور یہ اساسی نقص میں امام مسیح  
کے دین میں -

بہر حال ایسی بات جس کا ذرآن اور حدیث سے تعلق نہ ہوا ہے بقول ابن حزم  
سواء اجمع الناس علیہ اور اختلافیہ خواہ لوگوں نے اس پر اجماع کیا ہے، یا اس میں  
اختلاف کیا ہے۔

کسی قسم کی صورت ہو دین سے دہ قطعاً فارج ہے بلکہ اس کو دین میں داخل کرنے والا آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی دین اسلام میں تبریز قسم کے اقتدار کو اپنے ہاتھ لیتا ہے میساک لذرا چا  
کی تو صریح کفر ہے اور نواد اس شخص کو ہبی دین کے دائرہ سے فارج کر دیتا ہے اور ابن حزم کے  
الفاظ میں جب واقعہ ہی ہے کہ

بل المحن حق و ان اختلف فیه باطل  
بلد حق بہر حال حق ہے خواہ اس سے اختلاف  
باطل و ان اجمع علیہ نہیں  
ہی کبھی نہ کہا گیا ہے، اور باطل باطل ہے فہا  
اس پر لوگوں نے اجماع اور اتفاق ہی کبھی  
ذکر لیا ہے۔

نو سوال ہے کہ آخرا جامع ہے کیا ؟  
اجامع کا درآئی نامہ اور قصہ یہ ہے کہ دین میں اجماع کے ذریعہ سے کسی ایسی بات کا اتنا ذکر کیا جائے  
جس کا پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کے پہنچائے ہوئے دین سے کوئی تعلق نہ ہوا جامع کا یہ مطلب ہی نہیں  
ہے۔ مسلمانوں میں اس کا کوئی قائل ہے میں نے کشف بزودی سے بعض لوگوں کے جس خیال  
کو نقش کر کے کہا تھا اس سے کچھ اسی قسم کا خیال سیدا ہوتا ہے درحقیقت ان یہ لوگوں کے اصل مقصد  
کے سمجھنے میں جیسا کہ آئندہ معلوم ہو گا لوگوں سے غلطی ہوتی ہے۔ بھلا ایسی بات جو آئندی کو کفر نک

پہنچا دے کیا علماء اسلام اس کے قائل ہو سکتے ہیں بلکہ شیعوں پر بھی تبعیب ہوتا ہے کہ خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کی امت مرحومہ میں شرکیہ ہونے کے بعد منصب امامت کی صحیحیت کا داعویٰ کر کے ختم نبوت کی مہر کو یہ کیوں مشکوک ہٹھرا رہے ہیں؟ خیر دسوں سے اس وقت میری بحث کاتعلق نہیں ہے۔ صرف اہل السنۃ والجماعۃ کا اس باب میں جو خواہ ہے اسی کی تفصیل مقصود ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ اصول فقہ کی چھوٹی کتاب ہو یا بڑی تفسیر یا ہر ایک میں اجماع کے متعلق مبلغ دیگر ایاب کے ایک خاص باب اسی مسئلہ کو طے کرنے کے لئے ہمیشہ قائم کیا جاتا ہے جس میں صاف صاف نکھلے کھلے انفاظ میں ائمۃ صولانے اس کی تصریح کر دی ہے کہ الکتاب اور اسنۃ سے قطعاً اللگ ہو کر ابھی طرف سے کسی مسئلہ یا مادہ کے متعلق حکم اور قانون پیدا کر کے اس پر لگدا ہے امنق پروجana انطعا یا جماعت کی حقیقت نہیں ہے علام عبد العزیز بن جاری بزدوی کی شرح میں لکھتے ہیں

|                                                                      |                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اما الحکم جزاها و بالهوى والطبعية<br>نحو عمل اهل البدعة و اهل المحاد | باقی الالی شب یا بوس ہی من ملائے طردہ پا پنے<br>دل اور طبیعت سے حکم لگانا اوقظا ہر بے کریہ<br>تو بیدعت اور المحاد والول کا شیدہ ہے |
|----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

|                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| محقق ابن ہمام نے بھی اسی مونظر پر لکھا ہے<br>واللھی فی الریشع و لیضم الرایع ای القلب<br>کما اشاد ایہ بعض المجوزین بقولہم<br>وذاك بان یوْنَقْهُمُ اللَّهُ تَعَالَى لَا خَيْلًا | اد را گردن میں کوئی بات ڈالی جائے یعنی صحیح<br>بہتر کے اختیار کرنے کی توفیق خدا کی طرف کو<br>ٹے جیسا کہ اس مسلک کے جائز توارد نہیں دلایا<br>کا خواہ ہے تو یہ دراصل الہام ہوا اور الہام |
| الصواب ناہما م رہو لیس سختہ                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                        |

الدعن بني منا خبر ابن همام ج ۲ بجز بھی کے اور کسی درسرے کا محنت نہیں ہے بلکہ البخاری نے بالکل صحیح لکھا ہے کہ امتی تو امتی خود سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم جو صاحب غیر

ہیں جب ان کو بھی اللہ کے دین میں کسی ایسی بات کے اضاذہ کا اختیار نہیں ہے جس کا تعلق وجوہ

النبوی سے ظاہر آباطنہ یا استنباط انہ تو اب کے بعد کسی کی کلام مجال ہے کہ اللہ کے دین میں اپنے بھی

سے گرم ملکر کسی ترمیم یا اضاذہ کی جرأت کرے البخاری کے اپنے الفاظ یہ ہیں -

|                                                   |                                    |
|---------------------------------------------------|------------------------------------|
| فابرہے کہ امت کے کسی فرد کا حال بیغیرہ سے         | کان حال الامۃ لا يکون اعلی من      |
| تو اعلیٰ اور بہتر نہیں ہو سکتا اور کون نہیں ہوتا  | حال الرسول عليه السلام و معلوم     |
| کہ بیغیرہ ہی جو کچھ اس مسئلہ میں کہنے میں رہ جائی | انہ لا یقول الا عن روی ظاهر و خفی  |
| کی راہ سے کہنے میں، خواہ دعیٰ ظاہر کی راہ ہو      | او عن استنباط من النصوص عليه       |
| ب خفی کی پا نصوص سے استنباط شدہ شایع              | فلام متداولی ان لا یقرئ لوا الا عن |
| ہوئے ہیں اس جب بیغیرہ کا یہ حل ہے نوامت           | دلیل کشف بزدروی ص ۲۶۳ ج ۳          |
| کے لوگ زیادہ سختی میں اس بات کے کردیل             |                                    |
| کے بغیر کوئی ہات کہنیں -                          |                                    |

سندا جائع کی بحث | بہر ماں جیسا کہ میں نے عرض کیا اصول نقہ کی کتابوں میں اس مسئلہ پر بحث

گرنے کے لئے جو باب قائم کیا جاتا ہے اس کا عنوان علماء نے "باب بیان سبیہ" رکھا ہے حق

یہوتا ہے کہ اس باب کے تحت میں اجماع کے اسباب پر بحث کی جائیگی اس کے بعد لکھا جاتا ہے

کشف میں ہے -

|                                  |                                             |
|----------------------------------|---------------------------------------------|
| ای سبب الاجماع دھول ز عان الداعی | اجماع کا سبب سو اس کی دلیلیں ہیں، ایک       |
| ای السبب الذي يدل عوهم الى       | نسم کا نام داعی ہے، یعنی اجماع پر جو جزئیاً |

الجماع رکھیا تم علیہ  
کرتا ہے۔

جس کا مطلب یہی ہوا کریوں ہی کسی باد ہوائی بات پر اجماع نہیں تایم ہوا کرتا بلکہ اجماع سے پہلے مزروت ہے کہ اس کا کوئی داعی ہو یعنی شرعاً سے پہلے کوئی بات ثابت ہو جی ہو اور دبھی بات لوگوں کو اجماع اور اتفاق کی طرف منوجہ کرے صاحب کشف نے اسی کی تشریح کرتے ہوئے لکھا ہے:

واعلم ان عند عامت الفقهاء اور مسلمون ہونا چاہتے کہ فقیہوں تکلیفین میں زیادہ تر

لوگوں کا خیال ہی ہے کہ کسی مانند اور سند سے جو

بات ثابت نہ ہوئی ہو اجماع اس پر منعقد ہے

ماخذ و مستند

ہو سکتا۔

یعنی دبھی بات کہ اجماع کے لئے کسی شرعی مانع کا اور ایسی بات جس کا استناد شرعاً کی طرف ہو اس کا ہونا ناجائز ہے۔ بغیر اس کے اجماع نہ صرف فقیہوں بلکہ تکلیفین کی عام جماعت کے نزدیک بھی منعقد ہی نہیں ہو سکتا جو اس کی یہ لکھتے ہیں کہ

لَا نَهَا الْقُولُ فِي الدِّينِ بِغَيْرِ دِلِيلٍ إِذْ

الدِّلِيلُ هُوَ الْمُوَصَّلُ إِلَى الْحَقِّ فَإِذَا

فَدَلَّ كُلُّ يَتَحَقَّقُ الرَّوْحَولُ إِلَيْهِ فَلَلَّا تَقْفُوا

عَلَى شَيْءٍ مِّنْ غَيْرِ دِلِيلٍ لَكَانُوا لَهُمْ بَعْدَ

عَلَى الْخَطَاءِ وَذَلِكَ خَارِجٌ عَنْ

الْجَمَاعَ كَشْفٌ ص ۲۴۳ ح ۳

کیوں نکل دین اور منہب میں کسی دلیل کے بغیر

یہ اضافہ ہو گا وہ اس کی یہ ہے، کہ سچی اور حق

بات تک جو بیرونی ہوئی ہو، دلیل اسی کا نام

ہے پس جس چیز کی دلیل ہی عاتب ہو گئی تو خود

اس نئے تک رسائی کی شکل باقی ہی کیا رہی

پس ایسی بیرونی کوئی دلیل نہ ہو، اور لوگ

اس پر سبق ہو جائیں (یعنی اجماع قائم کر کے

اس کو دین کا جزو بنالیں) تو اس کا مطلب یہا

بڑھ کر غلط اور خطاب برالغزو نے اتفاق کیا

ہے اور یہ بات اجماع کے دارہ سے باہر ہے

مکرین اجماع اور ان سے استفسار | مگر سمجھدیں نہیں آتا کہ ان تصریحات کے بعد بھی ابن حزم جیسے علماء کو خواہ مخواہ اجماع کے متعلق یہ مغالطہ کیوں پیدا ہوا اور اسی علطف فہمی میں بنتا ہو کر اجماع عکی خفا میں ایک طرفان پڑھراتا رہا کہ ہوتے ہیں۔ یہ جو تو نہیں کہا جا سکتا کہ یہ خیال کچھ حنفی اصول نق کے علماء ہی کا ہے۔ ان ہی میں ابن حزم صاحب کے ہم دلن مشہور فلسفی فقید عالم ابن رشد والکی نے اپنی کتاب بدایتہ المحتد کے مقدمہ میں صاف صاف کہلے الفاظ میں اس کی تصریح کی ہے۔

وَلِيُّ الْاجْمَاعِ أَصْلًا مُسْتَقْلًا . اجماع کو فی الیسی مستقل اصل بذات خود نہیں

بَذَانَهُ مِنْ خَيْرٍ اسْتَنادَهُ إِلَى وَلِحْدٍ ہے کہ مذکورہ بالاطرقوں (کتاب و سنت) کا مفتر

مِنْ هَذَا الظَّرْقَ لَا نَهُ وَكَانَ كَذَلِكَ انتساب اسناد کے بغیر بھی وہ مفید ہو سکتی

كَانَ يَقْضِي اثْبَاتَ شَرْعٍ ثَالِثَ بَعْدَ ہے اگر ایسا ہو گا۔ تو اس کے معنی پر قریب ہوں

الْبَنْيَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَنَّهُ عَلَيْهِ دِسْلَمٌ كَمَّ كَانَ گے، کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی

لَا يَرْجِعُ إِلَى اَصْلِ مِنْ اَصْحَوْلِ الشَّرْعِ شریعت میں کسی ایسی جزیر کا اضافہ ہو سکتا ہے

مَنْ بَدَأَ يَهْجُوا مُسْتَقْلًا جَاءَ بَدَأْ یہ جا۔ جو شریعت کے اصول (کتاب و سنت) سے

لئے نہیں رکھتا۔

البتہ ایسی صورت میں یہ ایک معقول سوال ہے کہ جب اجماع کی انتہا شریعت کے ان ہی تین سرخیوں میںیں الکتاب السنۃ والقياس کی طرف ہوتی ہے تو پھر اجماع کو "اسلامی قانون" کی اساساً بنیادوں میں ایک "مستقل میجرہ بنیاد" قرار دینے کے کیا معنی ہو سکتے ہیں لوگوں نے اس اعتراض کو اٹھایا ہی ہے صاحب کشف نے بعض لوگوں سے یہ الفاظ مستقل کہہ ہیں۔

|                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>اگر اجماع کے لئے بھی دلیل کی ضرورت و ماجت<br/>باقی ہی رہتی ہے تو یہ راس مستوی کی اصل دلیل<br/>دہی دلیل ہو گی نکہ اجماع جس کے معنی یہی<br/>ہوئے کہ اجماع کو دلیل فراہد نہیں کا کوئی مطلب<br/>باقی نہیں رہا۔</p> | <p>نولہم یعقد الاجماع الا عن دلیل<br/>لکان ذلك الدلیل هوا الجھہ ولهم<br/>یعنی کون الاجماع حجۃ نائلہ<br/>ص ۲۴۳ ج ۲</p> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

اس میں اشارہ اسی سوال کی طرف کیا گیا ہے جیسا کہ میں نے عرض کیا یہ ایک معقول سوال ہے اور جوگہ اجراع کو دین کا ایک مستقل سرچشمہ یقین کرتے ہیں وہ ذمہ دار ہیں کہ اس کا جواب بدیلی اگرچہ اس سوال کا جواب اصول کی تمام کتابوں میں دیا گیا ہے لیکن متنے صاف اور کھرے سے الفاظ میں علامہ ابن رشد مالکی نے جواب کی تقریر کی ہے جہاں تک میں جانتا ہوں دوسری کتابوں کے جواب میں وہ بات نہیں پائی جاتی اس لئے میں ان ہی کی کتاب سے اس کا جواب نقل کرنا ہوں یعنی کے بعد ک

اما الاجماع فهو مستند الى احد  
هذا الطرق الاساسية  
سے کسی ایک طرف مستند و منسوب اس کا  
بانی رہا جامع سوانحی چار شرعی طریقوں میں  
ہونا بھی ضروری ہے۔

کے بعد لکھتے ہیں۔

**کیں قطعاً نفی الحکم من غلبة المفاسد** **پس اجماع کا نفع یہ ہوتا ہے کہ جو بات تعمیی اور  
اعلانہ ادارے فی ولایت مینہادله**

لہ مطیورہ لفظ میں "الاربید" کا لفظ چھپا ہوا ہے لیکن یہ کتابت کی خطا ہے، صحیح لفظ یہاں "الشہ" ہوئा جائے ورنہ مستند اور مستند الیہ دو لازم ایک ہو جائیں گے۔

## الى المطلع میں

ہو رہی تھی دری تھی رہتی جب اسی فیر تھی تھا  
 پراجاٹ نایم ہو جاتا ہے، تو جاٹ سے بیٹھے  
 اس سکل کے متلوں یہ خیال کر دے شریعت ہی  
 کام سکے ہے صرف بطور نافع غالب کے ایک  
 خال نما لکھن جب اجاٹ اسی پر نایم ہو گیا  
 ترفن اور گاں کی اس مالت سے منقول ہو کر  
 اس میں بھی تطبیعت اور قیمتی ہوتے کارنگ  
 پیدا ہو جاتا ہے۔

جبہاں تک میں نے ابن رشد کے اس فقرہ کا مطلب سمجھا ہے وہ بھی ہے کہ شرعی احکام یا کتاب  
 سے حاصل ہوتے ہیں باسنٰت سے یا کتاب دستت کے تصریحات کو پیش نظر کوکر تیاسی طریقہ  
 سے اجتہادی مسائل پیدا کئے جاتے ہیں بھر طاہر ہے کہ تیاسی مسائل ہوں یا وہ مسائل جو السنۃ  
 کی اخبار احادیث سے امت تک پہنچے ہیں ان میں خطا کا احتمال بھر حال باقی رہتا ہے علماء کا الفاظ  
 ہے کہ خبر احادیث قیاس سے صرف غلبہ ظن حاصل ہوتا ہے اسی طرح الکتاب کے مسائل اگرچہ عام  
 حالات میں ظن سے پاک ہیں لیکن کسی نفس کے متلوں اس کی مراد کی تعین میں جب اختلاف پیدا  
 ہو جاتا ہے تو اس وقت جس مطلب کو ایک امام نے پیدا کیا ہے اس کو دوسرے امام کے سمجھے  
 ہوتے مطلب پر جو زیجع دی جاتی ہے یہ زیجع بھی ظاہر ہے کہ غلبہ ظن ہی کی حیثیت رکھتی ہے مطلب  
 یہ ہے کہ نعمون قرانیہ کے قطعی التثبوت ہونے میں تو کوئی کلام نہیں کر سکتا لیکن قطعی الدلالہ ہونا  
 ان کا بھی ضروری نہیں اسی لئے یعنی طور پر کہہ سکتا ہے کہ اسی کے امام کا سمجھا ہوا مطلب ایسا  
 ہوتا ہے جس کے سواد دوسرا پہلو جس کی طرف دوسرے امام کے ہیں قطعاً باطل ہے بھی وجہ ہے

کہ الکتاب سے پیدا کئے ہوتے قانونی کی بھی دو قسمیں ہو جاتی ہیں ایک نور وہ جن میں کسی قسم کا اختلاف نہیں اور دوسرا نہ جن میں اختلاف ہے یعنی وہ جو قطعی الدلالہ نہ ہو۔

جب یہ بات معلوم ہو گئی تو اجماع کا فائدہ باسانی سمجھ میں آ سکتا ہے۔ تفصیل اسی جا کی یہ ہے کہ ہری مسائل جن کے متعلق ظن غالب کے سوا القین کا فیصلہ نہیں کیا جاسکتا۔ خواہ دہ قیاسی ہوں یا خبر احادیث کی راہ سے روایت ہونے کی وجہ سے ان میں خطاب کی تجسس پیدا ہو گئی ہو یا الکتاب کے منصوصات کا دہ حصہ جن میں تین مراد میں لوگوں کا اختلاف ہو۔

ان تمام مظہرات کے متعلق جب اجماع قائم ہو جاتا ہے تو مظہروں پر ہونے کی وجہ سے خطا ریاضی کا جواہر احتمال باقی تھا اجماع اس احوال کو سہیش کے لئے ختم کر دیتا ہے یہی مطلب ہے ابن رشد کے الفاظ

**نقل الحکیم من النہن الی القطع**

اور تین کارنگ پیدا ہو جاتا ہے۔

کا در یہی مراد ہے صاحب کشف کی اس نظر کی جسے مذکورہ بالا سوال کے جواب میں انہوں نے لکھا ہے

ان فیہ ای الاجماع فوائد وہی اجماع کے چند نامے ہیں یعنی مستلزم

سقوط البحث عن ذلك الدليل دلیل سے ثابت ہو رہا تھا قیام اجماع کے بعد

وکیفیۃ حکم اللہ علی الحکم و حرمة زیریں اس دلیل پر بحث و نقشہ مزروت اتنی زیادی

المخالفۃ بعد النقاش الاجماع الجائز ہے اس کی حاجت کہ اس دلیل سے پست

قبلہ بلا تفاوت ص ۲۶۳ کس طرح ثابت ہو رہا ہے۔ نیز قیام اجماع

کے بعد مسئلہ کے اس پہلوکی مخالفت حرام

ہو جاتی ہے جو پہلو اجماع سے ثابت ہو رہا  
ہو مالا نکد فیام اجماع سے پہلے روایہ علمی ہوئے  
کے) اس سے اختلاف بالاتفاق جائز ہوتا ہے

علامہ سخاری نے دراصل انہی اس مختصر عبارت میں ان ہی باتوں کی طرف اشارہ کیا جن کا میں نے ذکر کیا ان کے الفاظ "سفرط البحث عن ذلك اللیل" سے جہاں تک میں سمجھتا ہوں ان احادیث خبروں کی طرف اشارہ ہے جن کی تسلیم عدم تسلیم تصعیح عدم تصعیح میں محدثین کا اختلاف ہے لیکن اسی خبر احادیث کے مفاد پر حب اجماع فائم ہو جانا ہے تو ظاہر ہے کہ اب بحث کی گنجائش دلیل میں باقی نہیں رہتی اسی طرح ان کے یہ الفاظ "كيفية دلالته على الحكم" اس سے اشارہ ہے ان فرمائی نصوص "یامشو از مردایات کی طرف جن کی تعبیر میں لوگوں کی رائیں مختلف ہو گئی ہوں جائیں کے بعد رائے کا درجی پہلو منعین ہو جانا ہے جیسی پر اتفاق اجماع ہو گیا ہو ان کے آخری الفاظ حرمۃ المخالفۃ بعد العقادۃ لا جماعت الجایزة قبلہ بلا اتفاق" سے اشارہ ان تیاسی مسائل کی طرف ہے جو اجتہادی فرائع سے ماضی کئے جاتے ہیں۔ علامہ یہ کہنا جا پہنچے ہیں کہ اس قسم کے قیاسی مسائل کے منعین امت کا اتفاق ہے کہ اختلاف کرنے کا جو حق رکھتے ہیں وہ اختلاف کر سکتے ہیں کوئی کسی کو اپنے پیدا کئے ہوئے مجتہدات پر سر جھکانے پر محروم نہیں کر سکتے لیکن اگر اسی قیاسی مسئلہ پر اجماع منعقد ہو جائے تو وہی اختلاف بواب تک جائز خاما حرام ہو جانا ہے اور یہی اجماع کے وہ فوائد جو اجماع ہی سے ماضی ہوتے ہیں اگر اجماع کا فاقون اسلام میں نہ ہوتا تو ان فوائد سے منقطع ہونے کی کلیا صورت ہو سکتی تھی۔

(باقی آئندہ)

## مولانا عبد اللہ سندھی اور انکاسی اسی فکر و عمل

جناب محمد اشفاق صاحب شاہ بہمن پوری بی۔ اے۔ آفیڈ

مولانا عبد اللہ سندھی کی شخصیت ایک سیاسی کارکن کی حیثیت سے مشہور سے متعارف ہے۔ پہنچ دستان دا پس آئنے کے بعد ان کے نام سے کمی کتابیں نکل چکی ہیں مثلاً عبد اللہ سندھی "شاہ ولی اللہ اور ان کا فلسفہ" "شاہ ولی اللہ اور ان کی سیاسی تحریک" ، "خطبات عبد اللہ سندھی" وغیرہ۔ سندھ ساگر کا ذمی اور بیت الحکمت اب بھی ان سے یاد گار ہیں۔ ان سب بالوں نے ان کو صاحب فکر و نظر طبقے سے اچھی طرح روشناس کر دیا ہے۔ مگر ضرورت ہے کہ ان کے واقعات دکاویں کو اور زیادہ روشنی میں لایا جائے اور ان کے پیغام کو قوم کے سامنے بار بار پیش کیا جائے ذیل کے مضمون میں میں نے اسی بات کی کوشش کی ہے کہ اچھی طور پر مولانا کے حالات زندگی کے ساتھ ان کے فکر و عمل کا ایک مختصر مگر کسی قدر مرتب خاکہ پیش کر دیں تاکہ مولانا کے مخصوص انداز بیان کی وجہ سے ان کی تحریروں یا تقریروں میں جواجھا و ہے اور بہر ان کی بالوں کے افسوس کے پن کی وجہ سے جو انسکال پیدا ہو جاتا ہے اس سے بچ کر بیک نظر ان کی عولیٰ حیثیت اپنی تہذیب ساتھ آجائیں۔

مولانا ۱۸۷۴ء میں پنجاب کے ایک سکھ خاندان میں پیدا ہوئے۔ ۶ سال کی عمر سے تعلیم شروع ہوئی۔ اپنے اسکول میں ایک ممتاز طالب علم تمجھے جاتے تھے۔ ابتدائی تعلیم کے دوران میں "ستھنۃ المسند" مصنفہ پنڈت مولوی عبد اللہ بخاری تھا لگ گئی۔ اس کا مطالعہ کیا۔ اس کے بعد (عاشر بر صفحہ ۳۲)

تفویت الایمان پڑھی۔ ان دو کتابوں سے توحید کی اچھائی اور شرک کی برا لائقی ذمہ نشین ہو گئی اور طبیعت مائل پر اسلام ہوئی آظر نبندہ سال کی عمر میں مستقبل کی مشکلات اور خاندانی ماحول کی سخنی سے بے براء ہو کر اسلام کا افہام کر دیا۔

اس کے بعد باقا عادہ طور پر ارکان اسلام ادا کرنے شروع کئے ساختہ ہی ہم مکتبوں کی سردار سے عربی پڑھنے لگے۔ اسی دوران میں سنده کے ایک بزرگ کے ہاتھ پر سلسہ قادریہ میں بیعت کیا، اسال کی عمر میں دیوبند آئے اور حیرت انگیز طریقہ پر بہت جلد کم و بیش دو سال میں درس نظامیہ کی تکمیل کر لی۔ شیخ الہند محمود الحسن صاحب سے فاض طور پر اسنفادہ کیا حدیث کی کتابی شیخ الہند کے علاوہ دوسرے بزرگوں سے بھی ختم کیں۔ مدرسہ عالیہ رامپور میں بھی پڑھا۔ ۱۹ سال کی عمر میں شیخ الہند سے اجازت نامہ لے کر دہلی واپس آئے اور سندھ عکوستقل فیام گاہ بنایا۔ مرشد کا انتقال ان کے آئنے سے چند روز پہلے ہو چکا تھا الہند ان کے خلیفہ کے پاس نیام رہا اور باطنہان، سال تک عین مطالعہ کرنے رہے۔ خلیفہ بڑی شفقت کرنے تھے ان کے لئے ایک زبردست کتب فائزہ بھی کر دیا تھا۔ ایک پھر ان فائدان میں شادی کر دی، پنجاب سے ماں کو بلا دیا جو اپنے طرف پر ان کے پاس رہتی رہی۔

مولانا یہاں مطالعہ کے ساختہ درس بھی دیتے رہے۔ ایک عرصے کے بعد دیوبند پہنچ گئے اور شیخ الہند سے اپنے علی داعی مسائل کا ذکر کیا۔ انہوں نے خوش ہو کر اپنی تحریک میں شرکیک میں کرنا یاد کیا اور معمون لے اس کا اعلیٰ نام پڑھت امنت رام ہے۔ اس نے "پرانوں کی شرک آئینہ تعلیم کا اسلامی توجہ سے مقام کیا اور اُن میں خود مسلمان ہو گیا" وہ مسائل میں پڑھت ہو لوی کے نام سے مشہور ہے اس کی تحریک پنجاب میں خوب پھیلی۔ پہنچ دیوبنی مسلمان ہو گئے۔ مولانا کے نزدیک ملک میر طازی فتحی کے بعد دو خبر ہندو سوسائٹی کی اصلاح شروع ہوئی دو قلعہ میں اس تعداد فرقہ ہے جتنا اپنے دارالعلوم میں ہوتا ہے۔ پہلی اصلاحی تحریک پڑھت ہو لوکی ہے دوسری دیانہ مسیحی کی پڑھت ہو لوی کا یہ کمال فردیت اور اعتماد اپنے دارالعلوم میں ہوتا ہے۔ اس نے ہندو سوسائٹی کو بھیجا۔ آریہ صاحب نے بھی اسی کا عہد بانی کی ہم اسے احتلال پہنچ کئے ہیں۔

کچھ مفید مشورے دے کر دامیں کر دیا۔ اب ان کی ہدایات کے مطابق سندھ میں خاموش کام کرنے لئے سنہ ۱۹۱۶ء میں پھر دیوبند گئے اور جمیعت الانصار کی نظمانت سپرد کی گئی۔ اس کے بعد شیخ ہند نے مولانا کو دہلی بھجہ دیا۔ یہاں حکیم بھی خاں، ڈاکٹر الفقاری، ابوالکلام آزاد اور مولانا محمد علی کے ملنے میں کام کرتے رہے۔ سنہ ۱۹۱۹ء میں شیخ ہند کے حکم سے کابل گئے۔ یہاں سے مولانا کی زندگی کا دوسرا دور شروع ہوتا ہے۔ سال تک دہلی حکومت کی شرکت میں شیخ ہند کی ہدایات کے بوجب کام کرتے رہے۔ دہلی سے کانگریس کے داعی کی حیثیت سے روس گئے۔ ۱۹۲۰ء میں دہلی سرکاری طور پر ہجہلان رہے یہاں روسی انقلاب کا اپنے دستیوں کی مدد سے غارہ نظر سے مطالعہ کیا پھر زکی گئے دہلی میں سال تک قیام رہا۔ اسی اثناء میں معلوم ہوا کہ مولانا کے شرکار کار موئز خلافت کے سیسے میں موسم جمع میں مکمل نظر آرہے ہیں مولانا سے ملنے کے لئے جازروانہ ہو گئے۔ مگر مولانا اپنے توہین دستانی و فن دا پس جا چکا تھا ۱۹۲۱ سال جرم پاک میں قیام کیا اور درس و تدریس نکر و نظر کا سلسہ باری رہا۔ آگرہ ۱۹۲۲ء میں کانگریس کی تحریک سے مولانا نے داپسی وطن کی درخواست "برٹش گورنمنٹ کی خدمت" میں پیش کی اور ہندوستانی رفقاء کی مدد سے مولانا کو مراجحت ڈھن کی اجازت مل گئی۔ مارچ ۱۹۲۹ء میں آپ کراچی آئزے۔

مراجعة دھن سے مولانا کی زندگی کا تغیر اور شروع ہوتا ہے۔ ہندوستان میں قدم رکھتے ہی مولانا نے بڑی سرگرمی سے اپنے سیاسی اور مذہبی انکار و تحریکات کی اشاعت کرنی شروع کر دی۔ مولانا کی داپسی سے پہلے ہندوستانی مسلمانوں کو مولانا سے بڑی توقعات تھیں مگر اب مولانا داپسی آئے تو قوم نے ان کو مشتبہ نظروں سے دیکھا اور ان کی بازوں کو بے دنی سے سنا۔ اس کے باوجود مولانا بڑی محنت و استغلال کے ساتھ اپنے مشن کے لئے کام کرتے رہے۔ آگرہ صحت نے جواب دیا اور کام کرتے کرتے ۲۲ اگسٹ سنہ ۱۹۴۷ء میں انتقال کیا۔

یہ میں مولانا عبداللہ مندوہی۔ اب ہم مختصر طور پر ان کے سیاسی فکر و عمل کا جائزہ لینا چاہتے ہیں تاکہ مولانا کا پیغام واضح ہو جائے۔

مولانا اپنی تحریک کی ابتداء ہندوستان میں اسلامی تاریخ کے درمرے ہزار سال (الف نتالی) کی تجدید سے کرتے ہیں۔ اکبر سے اس کی ابتداء ہوتی ہے۔ اکبر اور اس کے بعد جہاں مگر، شاہ جہاں اور انہی میں مالکیت اسی سسلہ کی چار سب سے اہم کرویاں ہیں۔ پھر اکبر سے بھی پہلے اس کی ابتداء کو شیخ شہاب الدین سہروردی سے منسوب کرتے ہیں اور تیمور کو دہنی میں ان کا داعی مانتے ہیں۔ «اکبر نے میا شوال بنا یا اور اس میں فرزن کو بھایا۔ علماء دہنی اُس کے مددگار تھے اس نے فاصل طور پر جمہوریت پر اپنی سلطنت کی اساس رکھی»<sup>۱۰</sup>

«جہاں مگر انضباط کو ہندوستانی سلطنت کا معیار بناتا ہے اور اپنے باب کی جمہوری تحریک کے لئے عوام کی تربیت کرتا ہے؛ عبدالحقی محدث دہلوی کا علم اور آصف جاہ کا نزد اس کے ساتھ ہے۔ امام ربانی اسی کے عہد میں اپنی تجدید کا کام کرتے ہیں۔

«شاہ جہاں ہند میں نئی زبان، نئی ہندیب، فتح خی اور امام ربانی کے منتظم کردہ طریقہ نقشبندیہ کو جاری کرتا ہے اپنی اولاد اتباع سے اس کی تکمیل کرتا ہے۔ وہ تجدید کے ارہامی ہیں «ہند کی ہندیب سوسائٹی کے لئے شاہ جہاں آباد بناتا ہے۔ شاہ جہاںی مسجد اس تجدید کا مرکز ہے جو ہمارے لئے بیت اللہ اور قدس کے بعد تمیز دینی مرکز ہے»<sup>۱۱</sup>

مالکیت اور ترقی دی «مسلمان اقوام کو دہنی کے دینی مرکز سے والستہ کیا، نداوی مالکیت کھوایا۔ مسلم سوسائٹی کو غیر مسلم سوسائٹی سے منزہ کیا اعلیٰ و انصاف کا عنزہ قائم کیا»<sup>۱۲</sup>

---

لہاس مقفلے میں خداوندیکی جو عیار تین مولانا کیں اور پنکھاں کی تکھی ہوتی یا ان پر کھی یعنی متعدد کسی بوس سے نظیفین ہیں اس نئے کسی ایک کتاب کا والنسیں دیا گل مثلاً خطبات، «سیاسی تحریک»، «شادی اللہ اور انہن نفسہ مبینہ

تحریک کا دوسرا عدد | مالکیگر پر تحریک کا پہلا درخت ہو گیا۔ اب سلطنت میں انتشار کی وجہ سے تحریک کو سنبھالنے کی سکت نہیں۔ اسی زمانے میں خدا نے امام ولی اللہ کو پیدا کر دیا "جنہوں نے ہماری سماںی زندگی کے رشتے کو ٹوٹنے نہ دیا، اور امام ربانی کی تجدید کی شکیل کر کے تحریک کو آگے بڑھایا امام ولی اللہ سے تحریک کا دوسرا درخت ہوتا ہے۔ یہی وقت ملک میں پہنچپین اقسام کے غلبہ کا ہے جس سے تاریخ ہند کئے دو کا آغاز ہوتا ہے۔ تاریخ ہند کے اس نئے دور اور ان نئے حالات میں تحریک کو اپنے باقاعدہ میں لینا اور اس کے نئے دور کو جدید اور منظم اصولوں پر جلانا اور مستقبل کے نئے ایک کمل لا حوالہ پیش کرنا ہے اس قدر اہم کام تھا کہ امام ولی اللہ کا دوسرا تحریک کے حق میں صبح صفا کا حکم رکھتا ہے اور یہی وجہ ہے کہ مولانا عبید اللہ سندھی ان کو اپنا امام الامر جانتے ہیں اور ہمیشہ اپنے اور اپنے بزرگوں کے جملہ انتکاہ و اعمال کی نسبت انہیں سے کرتے ہیں ان نئے حالات میں امام ولی اللہ "بینے نئے سیاسی نظام کی ضرورت بتاتے ہیں اور اس کے لئے حکیم اس اس بھی دفعہ کرنے ہیں۔ وہ ایک آزاد ہندوستانی حکومت کی شکست کے ساتھ ہی دوسرے سیاسی نظام کا نام البديل پیش کرتے ہیں" اس امام نے اپنی خدا و اوصیہ صادقة اور دیر رس عقابی نظریوں سے مستقبل کو اتنے فربہ سے دیکھا تھا اور کتاب دستیت کی روشنی میں اس کے لئے اس قادر صحیح اور مضبوط اصول بنائے گئے کہ آج بھی یورپ کے قدم بائیں ہمہ ترقی و نہضت اجتماعیات میں اس سے پہنچنے ہیں امام ولی اللہ کی تنبیمات کی تشریح و توضیح اور اس کی بنیاد پر مستقبل کی تنبیہ کرنا اس کو عبید اللہ سندھی نے اپنا شن بنایا تھا مگر مولانا کے نزدیک امام ولی اللہ کی حکمت یورپ کی سیاست کو سمجھے بغیر نہیں سمجھی جا سکتی اسی طرح یورپ کی سیاست کو سمجھنے کے لئے اس امام کو سمجھنے کی سخت ضرورت ہے۔

تحریک کا تیسرا عدد | امام ولی اللہ کے جانشین امام عبد الغفرنی ہوتے ہیں۔ یہ تحریک کا تیسرا درجہ ہے مولانا عبد الحمی، شاہ اسماعیل شہید، اور سید احمد شہید ان کے کارندے ہیں یہ دور بالا کوٹ کے افسوس

نک راتھے پر ختم ہو جاتا ہے۔ اس کے بعد امام اسْخُن اور ان کے بعد امام امداد اللہ تحریک کو اپنے ہاتھ میں لیتے ہیں۔ مسئلہ جہاد پر اختلاف ہوتا ہے اور مولانا اشرف علی صاحب تھافی کا گردہ الگ ہو جاتا ہے ”یہ غلط ہے کہ مولانا تھافی حاجی امداد اللہ کی جماعت کے آدمی تھے“ یہکہ معاملہ برکھس تھا تحریک کا نامی دعا امام امداد اللہ کی نیابت بندوستان میں مولانا نام اسی اور ان کے شرکار کا کرنے ہیں جو ۱۹۵۶ء کے بعد دہلی کے مسلمان دو جماعتوں میں تقسیم ہو جاتے ہیں۔ ایک ناک موالات جماعت جو بیرون مولانا نام کی اقتدار میں کام کرتی ہے اس کے مرکز کے نئے مولانا قاسم دیوبند اسکول کی پہنچ رکھتے ہیں۔ درسری Co-operators جماعت یہ مدرسہ کی سربراہی میں ملیگڑھ میں اپنا علی مرکز تعمیر کرنی ہے یہ دونوں جماعین موالا است مقام میں ۲۰-۲۰ اور ترک موالا است مقام Co-operators کے اختلاف کے علاوہ مسئلہ جہاد میں بھی آپس میں مختلف ہیں۔ علیگڑھ اسکول مجدد اصولوں کی روشنی میں جہاد کی تشریع کرتا ہے یہی اختلاف آگے میں کراکٹ سری شکل میں تبدیل ہو جاتا ہے چنانچہ دیوبند اسکول اپنی ترجیحی کے نئے جمیعت العلامار کی تشکیل کرتا ہے، جس کا نام پہلے جمیعت الانصار حامونا عبد اللہ سندھی اس کی نظارت کر رکھے ہیں۔ علیگڑھ اسکول سے سلم بیگ جنم لیتی ہے۔

بھریک محمودی دعا مولانا نام کے بعد تحریک کی زمام کار شیخ الحسین محمود الحسن صاحب کے ہاتھ میں آتی ہے۔ شیخ الحسین عالیہ خلافت کے انتقام سے ادھر تحریک کو تغیری دینی کے نئے اس کا احراق نکلا سکا دیتے ہیں۔ جمیعت الانصار شیخ الحسینی کے زمانے میں برداشت کار آتی ہے۔ تحریک کے اس دور میں مسلمانوں کی دونوں جماعین محدث ہو جاتی ہیں اور دیوبند اسکول کے رجبان اور علیگڑھ اسکول کے نمایمذہ سے ایک ساتھ کراچیار خلافت کے پروگرام کے نئے کاگزیں کو اپنی طرف کھینچ لیتے ہیں۔ شیخ الحسینی کی صدارت میں یہ کوشش ہے سال تک جاری رہتی ہے مولانا محمد علی دراصل شیخ الحسین کے

نام سے۔ شیخ الہند ہی ساتھی ان کو مسلمانوں کا واحد لیڈر بنایا تھا۔

تحریک کا مبید اللہی عددا ترکی کی نیکست کے بعد تحریک کا پروگرام بھی نیکست کھا جانا ہے اور تحریک کے اس چہمہ باثان دور کا شیخ الہند پر خالص ہو جاتا ہے۔ آئینہ دور مولانا عبد اللہ سندھی اپنی ذمہ دار پیونا چاہتے ہیں۔ اس کے پروگرام کی اساس شیخ الہند ہی کے ان باتیے ہوئے اشاری اصولیں بدھ گئی جو انہوں نے احیاء خلافت کے پروگرام کی نیکست کے بعد مستقبل کے لئے ارشاد فرمائے تھے۔ پروگرام شیخ الہند، مولانا قاسم، شاہ رفیع الدین، شاہ عبدالعزیز، شاہ اسماعیل شہید کے طبق سے نام تمام ولی اللہ کے حکیمان اصولیں پرستی ہوگا۔ اسی حالات کے اقتضار سے جس طرح اس سے پہلے کئی بار تحریک کے پروگرام میں ترمیم ہو جکی ہے اس بار بھی پروگرام میں ترمیم کی گئی ہے تاکہ بعد مقتضیات کے لئے پوری طرح کافی ہو سکے اب ہم ہندوستان کے ان سیاسی مالات کے متعلق مولانا کے خیالات کا مطالعہ کرتے ہیں جن کی روشنی میں مولانا نے اپنے دور کا پروگرام بنایا۔

اول اقل کا نگریں ہندوستان میں برطانیہ کے مفاد پر قائم کی گئی یہ صورت اس وقت تک رسی جب تک کہ اینگلکرانڈ میں کا اس میں قدر رہا۔ تنسیخ تقسیم بنگال سے اس کا غالباً ہندوستان دور شروع ہوا اور ہندوستانیوں نے اس سے فائدہ اٹھانا شروع کیا چنانچہ کا نگریں کے پیش قارم سے انقلابی تحریکیں دبابر جلانی گئیں ایک دھی تنسیخ تقسیم بنگال کی تحریک اس کے جلانے والے بنگالی فوجوں تھے اور چونکہ ایسی تحریک تھی جس کو تحریک والے اپنے ہم کا نامے کے لئے چلا ہے اس نے تحریک کا میاب ہوئی، یہ تحریک کی کامیابی کا سب سے بڑا سبب ہے دوسرا تحریک احیاء خلافت کی تھی۔ اس کا مرکز دہلی کا مسلمان تھا جو علی گڑھ اسکول اور دہلی یونیورسٹی اسکول کے اتحاد سے پیدا ہوا تھا۔ پونکہ یہ تحریک دوسرے مالک کے لئے چلانی جا رہی تھی اس

لئے جب انھوں نے حالات کے اقتضاء سے اپنی پالسی بدل دی تو تحریک لامساں میں ہو گئی پتھر کی کی ناکامی کا سب سے بڑا سبب ہے۔

کامیابی کے زمانے میں جو ہندو مسلم تحریکوں میں احتہا اس میں یہ زبردست غلطی رہ گئی تھی کہ مسلمانوں کی اکثریت والے صوبوں سے کچھ حصہ لے کر اقلیت والے صوبوں کو زیادہ حصہ دے دیا گیا تھا اسی لئے مسلمان ہر صوبے میں اقلیت بن کر رہ گیا تھا۔ خلافت تحریک تو متنے پر مسلمانوں کو اپنی اس غلطی کا احساس ہوا ہبنا علیگہ عہد پارٹی نے مسلم لیگ کے نام سے ہندو اکثریت کے خلاف اگر صحاذ فایم کر لیا۔ دوسری طرف کامیابی کے موجودہ چالبانوں اور ارباب سیاست نے مسلمانوں سے بے اتفاقی کی اور ان کی وطنی تعداد کے مطابق بھی ان سے انصاف نہ کیا اور اپنی چال بازی اور ذبوب میسی سے کامیابی کو دستی تحریکوں سے نکال کر سورج کرنے کے مخصوص کر دیا۔ اور مسلم لیگ کا صحاذ فایم ہو جانے اور وہ کامیابی کی بے اتفاقی دبے انصافی کا نتیجہ ہوا کہ روزہ رفتہ کامیابی پر سے خلافت تحریک یا مسلمانوں کی فی خدمات کے اثرات زائل ہو گئے اور عوام مسلمانوں کو کامیابی سے کوئی تعلق نہ رہا۔

اسی بات کو ہم اس طرح بھی کہہ سکتے ہیں کہ تین سو تقسیم بھٹکال کی تحریک کے بعد کامیاب کو صبح معنوں میں کامیابی میں اخلاقی تحریک کے چلانے والے مسلمانوں کا کام تھا اس سلسلہ میں ہندوؤں سے یہ زبردست حق ناشناہی اور احسان فراموشی ہوئی کہ مسلمانوں کے اس عظیم احسان کا معاوضہ نا انصافی سے دیا گیا کم سے کم مسلمانوں کو ان کی اکثریت کے صوبوں میں مطمئن کر کر کامیابی میں کامیابی کی کے تھے اس میں غلبہ حاصل کرنے کی بجائے اس سے الگ ہو کر ایک سیاسی جماعت کی تشکیل کی۔

اس طرح کا نتھر میں ہندو اکثریت کے لئے میدان صاف ہو گیا۔ گاندھی جی پیش فرم  
ئے تو ان کی رحیت پسندی نے کامنگر میں کو اور زیادہ ہندوؤں کے لئے مخصوص کر دیا۔ گاندھی جی  
رجت اپسندی کی وجہ سے "مولانا شوکت علی اور علی کے رفقاء کار اور سو بھاش باہماں نگر میں کو  
طمئن ہو گئے" مولانا عبداللہ سندھی کو عدم تشدد violence ملک کے سیاسی  
برام اور انقلاب میں مذہب کے احترام کے سوا گاندھی جی کے کسی پروگرام اور کسی نفلتے  
یہ اتفاق نہیں۔ عدم تشدد میں بھی مولانا اور گاندھی جی کے درمیان فرق ہے۔ گاندھی جی از نظری  
ثابت سے کسی وقت تشدد کے تائیں نہیں۔ اس کے بر عکس مولانا صرف اس وقت تک عدم  
ہندو کے تائیں ہیں جب تک کہ تشدد کی اہمیت نہ پیدا ہو جائے۔ اس کے بعد تشدد درست ہے  
نانکے الفاظ میں مکہد، چڑھا اور سردار پہل کی دکنیشیں کامنگر میں کواب آگے نہیں بڑھا سکتی  
ہے کہ بنگال علیحدہ نہ ہو جائے اس وقت کامنگر میں کو گاندھی جی کی تاریخی عظمت اور پنڈت جواہر لال  
ہر کی نرکنے والی بہت اتفاقاً مل گئی ہے اور اسی طاقت سے کامنگر میں سالنے لے رہی ہے:

جن مسلمانوں نے کامنگر میں سے الگ ہونا نہیں چاہا وہ جمعیۃ علماء کے ذریعے کامنگر میں میں  
مل رہے۔ جمعیۃ العلماء جمعیۃ اللاضار ہی کی دوسری شکل ہے۔ رفتار نہ جمعیۃ العلماء کامنگر میں میں  
ہو کر رہ گئی اور مولانا حسین احمد صاحب اور مولانا ابوالکلام اہزاد گاندھی کا انتباہ کرتے ہیں۔  
مولانا اس بات پر سختی سے زور دیتے ہیں کہ ہندوستانی ہوتے کی حیثیت سے کامنگر میں  
مسلمان دنوں کی واحد ناپنڈہ جماعت ہے۔ اس کو دنوں نے اپنے خون سے سینکڑ پر دن  
عایا ہے کامنگر میں کے سوا دو کسی دوسری سیاسی جماعت کو ہندوستان میں تسلیم نہیں کرتے۔  
نگر میں مسلمانوں کو غلبہ حاصل نہیں رہا تو یہ ان کی اپنی غلطی ہے ان کو سیکھنا چاہئے کہ قومیت  
ہوتے ہوئے بھی ایک جماعت کو اشاروں پر کس طرح پہلایا جا سکتا ہے مسلمانوں کے لئے خارج

اس میں نہیں کردہ کانگریس سے الگ الگ ہو چکر مسلم لیگ میں آ جائیں، بلکہ فلاخ اس میں ہے کہ اپنی ایک مستقل سیاسی باری کانگریس میں تشکیل کر دی اور وہ باری نہ رفتہ رفتہ کانگریس پر چھاٹا جمعیت العماری انداز پر فایم کی لئی بھی مگر بجاالت موجودہ اس کے پاس اپنا کوئی پروگرام نہیں رہا اور اب وہ مسلم انوں کی صحیح رہنمائی سے عاجز ہو چکی ہے۔ اس نئے مولانا نے ایک اپنی سیاسی باری کی ضرورت محسوس کی جس کو درج ن۔ سندھوساگر باری کے نام سے کانگریس کے پیٹ فارم پر تشکیل کرنا چاہتے ہیں۔ مگر یہ باری کانگریس میں مدعی نہیں ہو گی بلکہ ایک ایسی مستقل باری مدد جو اس بات کی کوشش کرے گی کہ کانگریس کی زمام کار اس کے ہاتھ میں آ جائے لیکن مولانا کی پہلی نہ تو مسلم لیگ کی طرح کانگریس سے الگ ہو گی اور نہ جمعیت العمار کی طرح کانگریس میں کھو جائے گی بلکہ یہ کار است احتیار کرے گی کہ کانگریس میں وہ کانگریس پر عکوست کرے مولانا فراہم ہے کہ ”کانگریس کی شرکت سے چارا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ ہم مولانا حسین احمد اور ابوالکلام کی طرح کامن ملی جی کے تابع ہیں۔“

باری کے نئے مولانا کا فکری پس منظر اور نظری اور عملی پروگرام جس طرح اور جہاں تک ہم مجھ سے ہیں، درج ذیل ہے۔

لہ مولانا مسلم لیگ اور اس کے نزدیک بیکستان کی سختی سے تدبیر کرنے ہیں، فرماتے ہیں ”ایک سیاسی مہر کے زدیک“ اس کی خوبی رفیق بیک (بیکستان) کے نئے مقام ایک وجہ جواز ہو سکتی نہیں کہ پہلے یہ جو رہنیں بنیشن کانگریس میں بیش کی جائے۔ اس میں جس قدر کافی تباہت کرے دہ فیصلہ ان لیا جائے اس کے بعد کانگریس کے نام سے اس فیصلے کو برٹش پارلیمنٹ کے سامنے لایا جائے جسیں قدر زمینیں گورنمنٹ صدوری بھی دے سب منور کری جائیں“ لہ پر مقادہ ان تاریخوں میں ہوا تھا جبکہ تقسیم ہند کا اعلان ہوتے ہی دلاختا۔ اب جبکہ مسلم لیگ کانٹری بیکستان مکومت بیکستان کی راقی تشکیل کر جائے اور لیگ کی مساعی جیز بغاہر ختم ہو چکی ہیں، تکمیلی مسلم انوں کے نئے مولانا کا پوسیا میں اور بھی زیادہ قابل قومیت ہوتا ہے۔ اشفاق ہر ستر کے لئے

## Internationalism

**میشک اسلام ایک انٹرنیشنل پرگرام**

ہے مگر چونکہ اب ہماری انٹرنیشنل کا کوئی مرکز نہیں مہاباہسا کہ پہلے رکش اسپارٹھا اور روس کے لادینی پروگرام کا انٹرنیشنل مرکز بھروسہ ہے اور وہ اپنے پروگرام کا بڑے زور دشور سے پر دیکھتا کر رہا ہے اس سے اندریشہ ہے کہ ہمارا فوجوں انٹرنیشنل مہ کے دھوکے میں لادینی نہ ہو جائے اس لیے

ہم کو غیر مہدی اقوام کے مقابلے میں Nationalism قوم پرست ہونا جا ہے۔ ہماری

قوم یورپی یونیورسٹی میں مطابق ہو گئی یعنی بینا بناں

اور معاشرت کی بخشانی پر قومیت کی تفریق کی جائے گی، مگر انہوں نی ہیئت سے ہم اسٹر نیشناسٹ ہوں گے یعنی ملک کی تقسیم صوبوں کی بجائے قبیلوں پر کی جائے گی۔ جس حصہ ملک کی بنی اور معاشرت ایک ہو گئی وہ ایک مستقل ملک نہماں کا قرار دیا جائے گا اور اس کے باشندے ایک قوم action کے جائیں گے۔ ہم سارے ہندو ایک ملک مان کر اس پر حکومت کے قابل ہیں۔ اگر ہندوستان کو ایک ملک سمجھنے کی بجائے (یورپ کی درج) اس کو مستقل ملک نہماں کا مجموعہ سمجھا جائے اور ہر ملک آزاد ہو تو اس طرح ہندو سلم سوال بھی حل ہو جاتا ہے اور ہم برطانیک ساختہ بھی سمجھووڑ کر سکتے ہیں۔

”ہر ایک اسٹیٹ میں قانونی طاقت تو اکثریت کے قبیلے میں ہو گئی گر قوتی تقدیمیں انتیت کے وہ افراد پوری عزت را حرازم کے ساختہ ریک رہیں گے اس طرح مذہبی قلت و کثرت کا تنافر ہیشہ کے لئے ختم ہو جائے گا اور اس کا اثر صرف صوبوں تک محدود ہو جائے گا“

لہ مولانا پنجی محترمہ تقریب میں انگریزی الفاظ و مرادفات بکثرت استعمال کرتے تھے۔ اسی لئے میں نے بھی اس مقام میں بے موقعی پرانگریزی الفاظ کا الزام کیا ہے تاکہ زیادہ زانخیں کی سیاسی زبان میں ان کے سیاسی نکردنی کو سمجھا جائے کہ اور ان کے مذاق سیاست کا اندازہ لگایا جاسکے۔

فدریشن کے مرکز میں بروٹالو فی طاقت کے ساتھ ہر ایک سینٹ کے نائبند سے شامل کرنے پڑے جائیں جبکہ سینٹ ملک کی مرکزی پارلیمنٹ میں یہی مرکز کے قبضے میں فقط دفعہ اور معاملات خارجہ ہوں گے۔

جب ہندستان میں مولانا فدریشن کے فائل ہی اور اندر دنی جیت سے اس کو اتنا مشتمل بنانا چاہتے ہیں تو ان کے خیال میں ملک کی داد دناینہ جماعت یعنی کامیگر س کو بھی دیکھنے کی جماعتوں کے مقابلے میں نیشنل گر) اندر دنی جیت سے انٹرنیشنل جماعت ہونا چاہتے ہیں اس کا نام بھی وہ نیشنل کامیگر س کی بجائے انٹرنیشنل کامیگر س رکھنا چاہتے ہیں۔

**ملک اپنے ڈومینیون حکومت سے جنگ دبند کا خیال چھوڑ چکے ہیں** مولانا برٹش حکومت سے جنگ دبند کا خیال چھوڑ چکے ہیں گواہ سے پہلے حکومت کے خلاف رہ کر انہوں نے جو کچھ کیا ہے ہبھی جیت سے اس کی صحت پڑا کوئی توجہ بھی نہیں ہے، مگر اب آن کی بالی بدل چکی ہے۔ ابھی ہندستانیوں میں وہ تشدد کی الہام نہیں تھی اس نے عدم تشدد کی پابندی میں دس، بیس سال تک صرف ڈومینین سٹیٹس سے کامیابی کر کے ڈومینین ڈیمنیشن Commonwealh یعنی دو دنیا کی دولت میں رہنا چاہتے ہیں اور یورپ میں افواہ کی سیاسی برادری میں شامل رہ کر اپنے انقلاب کے لیے زمین ہمارا کرنا چاہتے ہیں۔

**یورپ سے چار تحریکیں** یورپ سے چار تحریکیں کا تعارف کرتا ہے

### یورپ کی چار تحریکیں

کہ اب وہ وقت آگی ہے جن کا مولانا کو انتظار تھا۔ اس وقت ڈومینین کو جاہتے کہ مولانا کے انقلاب کے امن میں کامیابی کریں جس کا تعلق ڈومینین سٹیٹس کے بعد سے ہے اور ٹھیک ڈومینین سٹیٹس کے بعد میں مولانا اسکے لیے اپنے انقلاب کے لئے زمین ہمارا کرنا چاہتے تھے۔ اشراقی

Militant Islam مilitant Islam سے تعلق رکھتی ہے اور اس میں مذہب کو نفعاً خارج کر دیا گیا ہے۔

اگر ہم انڈسٹریلیزم اور ملٹریزم یورپ کا قبول نہ کریں گے تو ہم دوسرا اقما کے مقابلے میں اچھوت رہیں گے اور قدرتی کا ایک قدم آگے نہ بڑھا سکیں گے یورپِ ایشیاء کی برکت سے اس درجے پر پہنچا کر مشرقی حمالک اس کے مقابلے سے عاجز آگئے اس لئے ہم کو یورپ کا ملٹریزم اور انڈسٹریلیزم کے عین مطابق ہیں۔ ساقعہ قبول کر لینا چاہئے یہ دونوں اپنی اسی ہدایت میں بلا کسی ترمیم کے اسلام کے عین مطابق ہیں۔ ہم یورپ کا ملٹریزم اور انڈسٹریلیزم حاصل کرنے کے لئے ہم کو یورپ میں معاشرت بھی اختیار کرنی چاہیے مثلاً ہدایت۔ کوٹ، پبلن اور تیکروغیرہ کا استعمال بلا تکلف کریں۔ "مسلمان اپنے نیکر گھستوں سے پنج استعمال کر سکتے ہیں" ۷

مگر انڈسٹریلیزم کا یہ خاص ہے کہ پونکر میں کے جلانے والے مزدور ہی ہوتے ہیں اس لئے انڈسٹریلیزم کے اختیار کرنے والے آپ سے آپ ایک زبردست انقلاب میں بھی حصہ جاتے ہیں۔ جیسی کہ آج یورپ پر بہت رہی ہے وہ زبردست انقلاب مردوں کے اقتدار کا انقلاب ہے اس کو سو شیلز م کہتے ہیں اہذا انڈسٹریلیزم کے بعد سو شیلز م بھی ہم کو لا محال فیول کرنی پڑے گی۔ مگر پونکر اس وقت دہ ایک لادینی مرکز سے پھوٹ رہی ہے اس لئے ہم اس کو یعنی یورپ سے قبول نہیں کر سکتے بلکہ اس میں بھم امام ولی اللہ کو اپنا امام مانتے ہیں اور اپنی مذہبی صفات کے لئے ان کی وحدۃ الوجود دلیلِ علیٰ فیضی خاص طور پر بڑھانا چاہئے ہیں۔ امام ولی اللہ کا سو شیلز م اسلام پر منطبق ہے ہمارے سو شیلز م اور یورپ کے سو شیلز م میںمثال کے طور پر یہ میں فرق ہے کہ جمہوریت کے دونوں مدعاً ہیں مگر دہ انڈسٹریلیزم میں کسانوں کو زندگی اور دین کے خلاف انجام دئتے ہیں۔

---

۷ فائیٹہ مولانا کے ذہن میں سو شیلز م اور کیوں نہ کافی واضح نہیں ہے۔

ہر اسے نزدیک بہت کسان اور زمیندار کسی کے حنی میں نمیں نہیں۔ ہاں اس کے ہم پوری طرح قائل ہیں کہ کسان زمینداروں سے اپنے جلد حقوق حاصل کریں لبرازم ہی ہم قبول کرتے ہیں مگر یعنی ووپ کی نہیں بلکہ دلی اللہی خامدان کے بناتے ہوتے اصولوں کے مطابق امام عبد العزیز کی صراط مستقیم اس میں خاص طور پر ہماری ارباناٹی گئی ہے۔ عہد ہند مسلم اتحاد اس پارٹی کی بنیاد ہند مسلم اتحاد پر ہوگی، مگر اب تک ہند مسلم جب کبھی بھی عہد ہوتے ہیں ان کا رشتہ اتحاد صرف ملی اشتراک رہا ہے مگر ہم نے اس اتحاد کو اور زیادہ مفہومیت کرنے کے لئے نکری اشتراک کا صنیدہ بھی اتنا ذکر دیا ہے میں کہ ہمارا کام نفسی ہے اور اس کے لئے ایک عرصہ تک ہم اپنے تک کو ایک نصاہب کے ماتحت تیار کر سکیں گے۔ نکری اشتراک کے نصاہب کی سب سے بڑی کڑی امام ولی اللہ کا فسفود، ہندہ لا وجہ ہوگا "جس کی تعلیم صونی کرام شریعت سے ہندوستان میں دیتے رہے مگر جس کی ندویں تنظیم پر صرف امام ولی اللہ قادر ہوئے" یہ بڑی ہند مسلمان دونوں کے نہ ہی نکری میں پہلے رہی سے مشترک ہے۔

پارٹی کے دو حصے اس پارٹی کے دو حصے ہوتے چاہیں ۱۔ اسلامی علوم کا محافظہ حصہ : اس حصے کے پہلے درجے میں دینی اصول عوام کے سامنے ان کی مادری زبان میں پیش کئے جائیں اس میں اسلام کے پانچ ارشاد کی تعلیم پر انتہا کی جائے بلکہ آن غظیم کے مکیانہ ترجیح و تفسیر کے ذریعہ ملی مقاصد دین سے بھی آشتاکی کیا جائے۔ دوسرا درجے میں اردو کے ذریعے ابتدائی اسلامی تعلیم دری کی جائے اس درجے میں "فارسی اخلاق و تصرف کی کتابیں" اور ابتدائی عربی سکھانی بھی ضروری ہوگی۔ اس درجے میں اسلامی تعلیم پر ہوگی کہ اردو میں تفسیر و حدیث و فرقہ و تاریخ و تصرف کے اہلی مصنایں مسلمانان ہند کو مشترک طریقہ پر سکھائے جائیں۔ تفسیر سے درجے میں اسلامی تعلیم عربی میں دری کی جائے۔ اس کے لئے دیوبند کا نصاہب خاص طور پر ہم ہے گراسے تکمیل نصاہب سمجھنا بہت بڑی غلطی ہے لہذا اس

کے بعد ایک تجھیلی درجہ پر ناچاہئے جس میں امام ولی اللہ کی کتابیں بڑھائی جائیں جو بیک وقت صدیت و فتنہ و تفسیر کے ساتھ حکمت و فلسفہ و سیاست کی جامع میں۔ یورپ کا نلسون اور اس کی انقلابی سیاست سمجھنے کے لئے اس امام کی کتابوں کی سخت ضرورت ہے۔

دد صراحت اسلامی فلاسفی کا محافظہ پر یہ درجی امام ولی اللہ کی دحدہ الوجود والی فلاسفی ہے  
 ”پا اسلامی فلاسفی دراصل دہی ہندو فلاسفی ہے جسے مسلم صوفیاتے گرام نے ہند میں تجھیل کے درجے پر  
 پہنچایا ہے“ یہ فلاسفی مسلم و غیر مسلم ہر ایک کو مساوی درجے پر سکھائی جائے گی اس حصے کے مجرم  
 کا نتھی سی ہوں گے، مگر پہلے حصے کے مجرم برداہ راست سیاست میں حصہ لیں گے مگر دسرے حصہ  
 کی ماتحتی میں اُس کی تائید کے لئے عوام کو مجح کیا کریں گے پہلے حصے کے علماء اور طالب علم سب خلام  
 ملن کھلائیں گے، خدمت ملن بلا انتیاز مذہب ان کافر مل ہو گا اسی خدمت کے ذریعے پارٹی کی سیاسی  
 عوت قوم میں مسلم رہے گی۔ کامگروں میں غیر مسلم میجرنی ہوتے ہوئے خدام ملن کی تحریک اسلامی  
 ترقی کا راستہ کھولا جا سکتا ہے۔ الحمد للہ شہم نے خدام ملن تیار کرنے کے لئے بیت الحکمت کھول دیا ہے  
 ملا فضلشیخ کی زبان اس کا درستک کی درسری فضلشیخ کی زبان ترقی یافتہ ہندوستانی (را رد) اور انگریزی زبان کا رسم الخط میں ملکی بنیت  
 ہو گی۔ ہندوستان کی اس زبان را رد (را رد) میں ملکی بنیت

کے بہت زیادہ امکانات ہیں“ اب دو اور ہندوستان کی درسری قومی زبانوں کو رومن کی کرڈ میں لکھ کر روپیں تو میں رواج دیا جائے اور مقطعی حروف میں لکھ کر ایشیائی قوموں میں! زبانوں کو رومن کی کرڈ اور مقطعی حروف میں لکھنے سے ایک یہ فائدہ ہی ہو گا کہ ٹاپ سے لہبوالت استفادہ کیا جائے گا۔ اس کے علاوہ عربی رسم الخط کا حاصل کرنا ایک کاروباری آدمی کے لئے دخوار ہے۔ مقطعی حروف میں یہ دخواری بھی اُنکو جائے گی۔

۔۔۔ کسان اور مردوں کی معانشی حالت میں یورپ کے کسان اور مردوں کے باریکیا جائے گا۔

۸- ہر ہندوستانی ملک حکومات کے مستقل باشندے (رہن و عورت) کا مساری حق مانا جائے جمپوری نظام پر قومیت کو نرفی دی جائے شاہی دریا شخصی حکومت (monarch) کے اعادے کا خیال جھپوڑ دیا جائے۔ نسل، منہب اور قدامت کو تفوق کا ذریعہ بنایا جائے۔

۹- ہر ہندوستانی ملک کی عام آبادی کو اس کی مادری زبان میں تعلیم دے کر دوٹ کی قیمت سمجھانا۔

۱۰- پارٹی اپنے نظریات پھیلانے کے لئے فاسخ تعلیم گاہوں میں خرام خلق تیار کرے گی۔ اس کے ممبر ہر طرح کی مشقت برداشت کرنے کا عہد کریں گے۔

۱۱- پارٹی کے جس قدر ممبر حکومت میں شریک ہوں گے وہ ملک کے ہر فرد کے ساتھ یکساں سماں کریں گے اور رشوت لینا بند کرائیں گے۔

۱۲- پارٹی کے سماں پیشہ ممبر ناپ قول اور حساب میں دیانت برٹیں گے، سود بند کر دیں گے۔

۱۳- کاشتکار نمبر حکومت کا خراج اور زمیندار کا حصہ معاہدے کی پابندی سے پورا کر دیں گے، معاملات میں دیانت برٹیں گے۔

۱۴- پارٹی کے علی یا اخلاقی خدرت کرنے والے ممبر ملک سے جہالت ددکریں گے۔ ادنیٰ اصراریات زندگی پر اکتفا کریں گے۔

۱۵- پارٹی کا ہر علمی ممبر رہن و عورت کو اس کی ملکی (مادری) اور مبنی الاقوامی زبان (اردو) میں لکھنا پڑھنا سکھلتے گا۔

۱۶- پارٹی کا ہر اخلاقی ممبر اپنے ملکی بھائیوں کو باہمی حقوق کا احراام سکھلتے گا۔ بہانہ ملک کا شخصی کسی افسان کے جان و مال دعزت کو نفسان پہنچانا اخلاقاً حرام سمجھے۔

۱۷- ہر ممبر اپنی اصراریات زندگی خود کا کراصل کرے گا، ملک سے بیکاری کو دور کرے گا۔

ہر امیر غرب کو کسی طریقے سے محنت کش بناتے گا۔

مولانا کے سیاسی نکردی کے متعلق اس قدر حرض کر چکنے کے بعد ہم چاہتے ہیں کہ اُن کی ذہنی نفسیات کا بھی مطالعہ کر لیا جائے ہمارے خیال میں مولانا کے تحریرات اُن کا مطالعہ اور اُن کا خود نکلا اس تدریب پر ہدچکا لھا کر دہ ہر چیز کو غالباً علمی روشنی میں دیکھنے کے عادی ہو گئے تھے۔ اس لئے جہاں یہ زبردست فائدہ ہوا کہ اُن کے اسلامی نکرنے بہت سی ایسی دینی درس کی باقتوں کا خواہ ان کا اعلیٰ تظریق سے ہو یا اعلیٰ سے خانہ کر دیا جن کو کسی دوسری نظر سے دیکھنے پر ہم محض اس وجہ سے جھکتے ہیں کہ ہم اُن کو کسی نہ کسی طرح مذہب کا جزو سمجھ پکے ہیں۔ ساختہ ہی یہ نقصان بھی ہوا کہ مولانا نے مذہب کی حیات میں جس سیاست کو اپنایا چاہا اس کو اُن کے اسی اسلامی نکرنے جو سیاست پر سوتھے وقت ہمارے خیال میں نہیں سے زیادہ سیاسی ہو جاتا ہے اعدال پر نہ رہنے دیا اور غالباً ایسے موقوفی پر وہ غیر شعوری طور پر سیاست کو مذہب سے آگے بڑھا رہتے ہیں حالانکہ اس وقت بھی اُن کا دعویٰ بھی ہوتا ہے کہ ”وہ مذہب کو بہت آگے لیجاتیں گے“ ہمارے خیال میں اس کا بڑا سبب یہ ہے کہ ہندوستان سے جانے کے بعد اور ہندوستان میں آنے سے پہلے انہوں نے جن انقلابات کا غائر نظر سے مطالعہ کیا اُن انقلابات نے ضرر کھونے کچھ ایسے عرفانی اثرات اُن کے دل و دماغ پر چھوڑ دیے جن سے وہ سیاست کو اسلام پر نطبیت کرنے کی بجائے اسلام کو سیاست پر نطبیت کرنے لگے۔ ہمارے تذکر دہ اشتراکیت سے کچھ نہ کچھ مرعب ہز در ہوئے اور اسی لئے وہ امام دہی اللہ کی رہنمائی ڈھونڈ رہتے ہیں مگر چونکہ وہ نوسلم تھے اور شروع سے اپنے آپ کو مجاہد سمجھتے تھے اس لئے ایسے موقوفی پر بھی وہ اپنے اسلامی جوش میں اپنے اسلامی نکری کو کار فرمائے سمجھتے ہیں۔ تاہم اگر مولانا کی سیاست اور اُن کے اسلام کے درمیان احتمال پیدا کر دیا جائے تو اُن کی تعلیمات سے اس جدید درمیں اسلام کو سمجھنے میں دل

اس کے لئے علی ہدود جہد کرنے میں ضرور مدد میتے گی۔ ہندو مسلم اتحاد اور اس کے لئے دحدہ الوبیا کے نکری اشتراک کا صمیمہ ہمارے نزدیک اس قسم کی مذہبی و سیاست کے درمیان بے اعتماد کی مثال ہے۔

دوسراؤ نہ ان سے ہم کو یہ حاصل ہوتا ہے کہ جدید دوسرے ساتھ اسلام کو کہ چلنے میں ہم اور زیادہ روشن خیال ہو جاتے ہیں اور بہت سے دہمی موانع ہمارے راستے سے ہٹ جاتے ہیں تیسرا زبردست فائدہ یہ ہے کہ ہم کو شاہ ولی اللہ اور ان کے متبوعین کی طرف پہنچو ردعوت دیتے ہیں اور ان بزرگوں کی تعلیمات کی اپنے فکر و عمل سے فریض کرنے ہیں یہ داعو ہے کہ یہ فائدان ہندو علماء میں زبردست انکار کا عامل گزرا ہے اس کا سمجھنا یقیناً اسلام کو سمجھنے میں مفہوم ہے اور اس فائدان کو سمجھنے میں مولانا کی تشریفات سے مددی جا سکتی ہے۔

ایک بات مولانا کے نکر میں بہت نیادہ نیاں ہے یہ واقعات میں تسلسل پیدا کرنے اور کڑی سے کڑی ملاتے کی بہت زیادہ کوشش کرتے ہیں۔ ہم کو اس سے مولانا کے مطابعہ کی یا فائدہ کا پتہ چلا ہے۔ ہمارے خیال میں باقاعدہ مطالعہ کرنے والوں میں یہ روحانی ہوتا ہے کہ وہ اپنے کثیر عناد اور منتشر معلومات کو *Systematic* یعنی منظم کرنے کی کوشش کرتے رہتے ہیں وہ تمام خرافات کو اپنے ذہن میں نہیں رکھتے بلکہ اس کو نپوڑ کر بادشاہتوں کی نکل میں ذہن میں محفوظ کر لیتے ہیں میاں ہی اپنے مختلف نظریوں میں بہت تطبیقی دیتے رہتے ہیں مولانا نے بھی ایسا ہی دماغ پایا تھا۔ اُن کا مطابعہ بہت دیسیع تھا اگر اس کے جو نتا جم اخنوں نے مرتب کر کے اپنے ذہن کو سپرد کئے تھے وہ بہت منفرد، مدلس اور ایک دوسرے کے مطابق تھے گراس کوشش میں قدرتی طور پر افزاط و تغزیل کا بڑا امکان ہے۔ جہاں تاریخ نیاں کا ساتھ دیتی ہے دہاں مولانا کا کڑی سے کڑی علاما اور واقعات میں تسلسل پیدا کرتا بیشک بجا طور پر واقعو کو بہت زیادہ روشن، اہم اور پر سریع الفہم کر دیتا ہے

برس کی افادت میں اعتماد کر دیتا ہے۔ بگر جہاں تاریخ قیاس کا ساتھ نہیں دیکھ دیاں مولانا کا فیاضاً  
محلِ راقع کو روشن تو ضرور کر دیتا ہے مگر تاریخی مینا دن ہونے کی وجہ سے اس کی حقیقت ایک افسانہ  
بزیادہ نہیں ہوتی ہمارے خیال میں مولانا کا اپنی تحریک کو سہر دردی سے شر درع کرنا، غبور کو ان  
یاعی ماننا، اکبر کو اس کی کڑی تصور کرنا اور اسی طرح اپنی تحریک کا رشتہ کہیں نہیں ٹوٹتے دینا زیادہ  
ہی قبل کی Research سے ہے۔

مولانا نے جہاں مسلم لیگ اور اس کے نظریہ پاکستان کے متعلق اس طرح افہام خیال کیا ہے  
اس تجویز کے لئے نقطہ ایک وجہ جواز ہو سکتی ہے کہ پہلے یہ تجویز کا نتھر میں میش کی جائے کا نگر میں  
قد کاشت چھانٹ کرے وہ فیصلہ مان لیا جائے، اس کے بعد کا نگر میں کے نام سے اس نیصے کو  
ل پار لینیٹ کے سامنے لا جائے، جس قدر زمینیں گورنمنٹ ضروری تھے وہ بھی سب منظور کر لیں  
یہ "آج برٹش پارلیمیٹ کی طرف سے تقسیم Partition کے اعلان کی موجودگی میں جس  
ایقیناً کا نگر میں کا لحاظ بھی کیا گیا ہے اور جو پاکستان کی ترمیم بھی کرنی ہے مولانا کی سماںی بصیرت کا  
راہ کرنا پڑتا ہے۔ ساتھ ہی جہاں مولانا فرماتے ہیں کہ "بجھے افسوس ہے کہ میرے دستوں کا فونے  
سدی حصہ مسلم لیگ میں شامل ہے اور وہ یقین رکھتے ہیں کہ دنیا مسلم لیگ کو کا نگر میں کے برابریان  
لیں ایں اس حقیقت سے آشنا کرنا ہمہاں ہوں" کہ جب سے گورنمنٹ نے منٹو مارے اصلاحات  
خندے میں کا نگر میں کا ذکر کر دیا ہے، اسی وقت سے دنیا گورنمنٹ آف انڈیا کے بعد صرف نیشنل  
کمیٹی کو جانتی ہے اس کے بعد مخلافت کے دور میں (زک مولات) non-co-operation  
ملک کی طاقت کا نگر میں کو نسلیم کرانے میں مدد دی۔ اس قدر گھرے اڑات کی موجودگی میں  
ملک کو دھوکا دینا چاہتے ہیں کہ دہلیگ کو کا نگر میں کے برادر دکھلائیں گے کو یا مولانا پر کہنا جائے  
ایک جماعت کے بروجے کا راجانے کے بعد کسی درسری جماعت کا نئے سر سے قوت پکڑنا اور

اس سے بکر لینا ناممکن ہے مالا تکر پر فصل کسی اصول کی بنا پر صحیح نہیں قسم کیا جا سکتا اور آج ہمارا مشاہدہ بھی اس کے بر عکس ہے دیانتے جس طرح کبھی کامیگر س کو مانا تھا آج اسے بیگ کو بھی مانا پڑا۔ مولانا کے اس قسم کے فکر سے ہم ان کی رجút پسندی کا نتیجہ نکالتے ہیں۔

ایک اور موقع پر کامیگر س پر تنقید کرتے ہوئے مولانا کا یہ تیاس کس قدر صحیح ہے کہ مکھڑا پر خدا اور سردار پیش کی ڈکٹیر شب کامیگر س کو اب آگئے نہیں بڑھا سکتی، مذہب ہے کہ بنگال میں یہ زہر و بیان آج بنگال کی تقسیم میں کس کرشک ہے۔

ایک عگرا سلامی عوام کا کورس اور ان کے درجے متعین کرتے ہوئے مولانا فرماتے ہیں کہ اس درجے میں نارسی اخلاقی و تصوف کی کتابیں بھی ضروری ہوں گی۔ تصوف کے متعلق ہم اس وقت کچھ کہنا نہیں چاہتے مگر اخلاقیات پر فارسی کتابیں بڑھنے کا مشورہ سکر ہم کو حیرت ہوتی ہے ہم نہیں سمجھتے کہ یعنی Hamel Benthem کے زمانے میں محقق طوسی کی اخلاق ناصری جلال الدین درانی کی اخلاقی جلالی، ملا واعظ حسین کا شفی کی اخلاقی محنتی اور حکستان بروستاں کی طفلانہ حکایتیں ہماری کیا رہنائی گریں گی اور اسلامی نقطہ نظر سے بھی ان میں کیا دعا رہے بقول شبیل ارسلانی کتاب الاحقاق، اخلاق ناصری اور اخلاقی جلالی کے ذریعے نارسی میں آگئی اگر یہ سچ ہے تو اس طور کی اخلاقیات کو اسلام سے کیا تعلق؟

اسلامی مدرس میں ان کتابوں کا خصوصی ماگھستان بروستاں کا سخیر ہے ایک مدت سے ہو رہا ہے دہان یا اس نے داخل درس کی گئی تھیں کہ اخلاقیات میں اسلام کے مآخذ تک رسائی کا امام دے سکیں مگر ہوا یہ کہ رفتہ رفتہ طالب علموں کے لئے خود اصل مقصود بن کر رہ گئیں اور اوس طور کی استعداد رکھنے والے مسلمان ان کتابوں کو اس تدریکانی سمجھتے گے اور ان میں ایسے الجھے کہ اسلام کے اصل اخلاقی مآخذ رزآن کریم، احادیث، آثار کی طرف توجہ کرنے کا انھیں موقع ہوا

نہ علا، مکھستان پرستان کی خرافاتی حکایتیوں میں پُرکار اخنوں نے قرآنی حقایق سے اپنا رشتہ توڑ لیا افضلی  
صیغوں میں ملکستان کی روایتیں بطور سند مبین کی جانے لگیں اور مندرجہ یہ ہوا کہ سے  
حقیقت خزانات میں کھو گئی یہ امت روایات میں کھو گئی

### ایصال

اس لئے ہمارے نزدیک یہ کتنے میں آج سے پہلے بھی حصول اسلام میں حائل رہ چکی ہیں۔

آج کے بعد بھی ان کا تجربہ کیا گیا تو شیعہ یہی نکلے گا۔ ہمارے علماء کے ذہنوں میں سطحیت پیدا کرنے  
میں ان کتابوں کو بھی افضل رہا ہے لہذا ہماری رائے میں یہ کتاب میں منہجوں کے لئے ضروری ہیں نہ  
سبدیوں کے لئے اور نہ درمیانی استفادہ اور کھٹکے والے مسلمانوں کے لئے ! ہم نہ ان کو علماء کے لئے  
ضروری سمجھتے ہیں نہ طلباء کے لئے ! مولانا کے اس قسم کے مشورے کو ہم ان کی فرمادت اپنی کی  
طرف منسوب کرتے ہیں اس کی تھیں ہمیں دہی مولویانہ سطحیت ”نظر آتی ہے جس کا سبب اوپر سہ ما  
کتابوں کو بھی بتا چکے ہیں۔ ہمارے خیال میں مولانا اپنے مطالعہ و تجربہ کی بنابر پر اس قدر آزاد خیال ہو  
جانے کے باوجود بھی اپنے ابتدائی ماحول کی سبقت باذن سے غیر متعلق نہ ہو سکے ۔ ہے انسانی فطرت ہے جو  
ہم مولانا کے مخالفین سے اس بات میں متفق نہیں ہیں کہ اخنوں نے اپنی باتی زندگی کو آرام  
سے گزارنے کے لئے بدیاختی سے گورنمنٹ کے سامنے پھیبارڈ الدیستے تھے۔ ہمارے خیال میں اخنوں  
نے اپنے تجربات اور مطالعے کی بنابر پردازداری کے ساتھ اپنی بالیسی بدل دیا تھی، ہاں یہ ممکن  
ہے کہ ان کی بالیسی غلط ہو، ہمارے پاس اس حسنطن کے لئے اس وقت دو دلیلیں ہیں : مولانا کے  
حالات زندگی سے پتہ چلتا ہے کہ ان کے نفس میں تلاشِ حق اور اٹھا رہتی یہ در جان بہت زیادہ ہیں  
چنانچہ ادائی ہروی سے ان کی طبیعت تلاشِ حق کی طرف مائل تھی اور جب حق کی تلاش میں وہ کامیاب  
ہو گئے اور اسلام ان کے معیار پر پیدا اور اٹھا رہتی سے ان کو کوئی چیز باز نہ رکھ سکی زمان کا اپنا اندھہ

ڈا باتی مارل اور دنیا کی اکثریت، ان کو جو کچھ کنا تھا وہ الخوف نے بر ملا کیا اور جو کچھ کہنا تھا بائیک  
میں کہا۔ سفر زد س اور بھر سفر سکتے تک ان کی بھی حالت رہتی ہے ۱۸ء کی شکست کے بعد سے ان کے  
خوالات میں انقلاب ملتا ہے مگر ہم نے اس غرض پر لے کے حالات کی مدد سے جو کبکڑ ان کا رتبہ کیا  
ہے اس میں ہم کسی تغیر کو قسم نہیں کرتے ہمذہ جہاں ان کے اور خوالات میں تغیر پیدا ہوا، اگر ان کے  
مرکزی خیال، اس نظریے یا جذبہ عالیہ (Sentiment) کی بنیاد رکھی تھی، کوئی تغیر دائمی ایسا نہیں  
جس پر الخوف نے اپنی شخصیت (Personality) کی بنیاد رکھی تھی، یعنی ابتداء اسلام میں بھی  
اسلام سے وہ تغیر ہو جاتے ہا اس کے متعلق ان کے بقین میں کوئی کمی پیدا ہوتی تو وہلا تکلف اس  
کا انہما کر دیتے اور اسی میں ان کو آرام مٹا ایک طرف تو ان کے دل کی کھٹک دوڑ ہو جاتی، دوسرا  
طرف اسلام کے خالقین اپنی مقصد برآمدی کے لئے ان کو الخوف ہاتھ لیتے۔ دوسرا دلیل ہمارے  
پاس یہ ہے کہ ان کی بدی ہمروئی پاکی میں بھی سند و سانی مسلمانوں کی ترقی کے اسکامات نظر آتے ہیں  
بھر مال بحیثیت مجموعی ہم مولانا کے خوالات کا مطالعہ سند و سانی مسلمانوں کے حق میں  
بہت صدری اور معفیہ سمجھنے ہیں اور ہمارا مشورہ ہے کہ اگر ان کی سیاست اور ان کے اسلام کے  
درمیان احتدال پیدا کر دیا جائے اور جیاں الفلاحی جوش میں سیاست کی حایت میں ان سے بے اعتماد  
سرزد ہو گئی ہیں ان سے دامن بجا لیا جائے تو ان کی تعلیمات سے اس جدید دور میں اسلام کو سمجھنے  
میں اور اس کے لئے علمی جدوجہد کرنے میں ہر طرح مدد ملتے گی۔ اگر موقع ملاؤ ہم کسی آمیزہ فرصت  
میں مولانا کے مذہبی انکار بھی پیش کریں گے۔

## جوہری بادل اور قرآن مجید کی ایک پشتگردی

(از لفظت کرنی خواجہ عبدالرشید صاحب، مقیم برما)

ذیل میں ہم اپنے فاضل درست خواجہ صاحب کا ایک خط شائع کرتے ہیں جس میں الحنوں نے سائنس کی جدید متوقعہ ایجاد "جوہری بادل" کی تطبیق قرآن مجید کی ایک آیت سے کی ہے۔ امید ہے کہ قارئین اس کو دلچسپی سے پڑھیں گے اور خواجہ صاحب کی ذہانت و طبائی کی داد دین گے۔

"برہان"

چند روز سے سُرْتِ فلسطین نے تیسری جنگ عظیم کی طرف تکاہ مبذول کر دی ہے اور سائنسی ایمیم بہ کی زیدِ تحقیقوں نے دماغ میں تنبذب پیدا کر دیا ہے گذشتہ ماہ اسٹیشنیون میں کچھ لور انکشافات ایمیم بہ سے متعلق پڑھے شاید آپ کی نظر سے بھی الگز رہے ہوں۔ سب سے اہم بات یہ تھی کہ ایمیم بہ کی اہمیت اب پوچھتے درجے پر پہنچ گئی ہے۔ اول اہمیت جس بات کو حاصل ہے وہ ایک نئے قسم کے ایم بادل ہیں (Cloudy Atomie) یہ بادل جس دقت آلات سے حصوڑے جائیں گے تو جدھر پھیلیں گے اُدھر ہی تباہی اور بریادی برپا کرنے جائیں گے میں ان بادلوں پر غور کر رہا تھا کہ سورہ دخان کے مطابع کا اتفاق ہوا۔ مندرجہ ذیل آیات تے دل پر بہت اڑکنا۔ ایک درسیرچ (Lahore Research Institute) کا تطابق ان آیات سے ذیل میں کرتا ہوں مگر تطبیق مہوڑ پشتگری دارد۔ از راہ کرم اس خط کو شائع کر کے قارئین کرام سے رائے طلب کیجئے۔ شاید اس

مسئلہ پر زیر درخشنی پڑ کے افسوس ہے کہ استیسین کا دہ پرچم میرے باس محفوظ نہیں صدر مفضل بحث اس موصوع پر کر دی ہوئی۔

|                                                 |                                                               |
|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| فَارْتَقَبِ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدْخَانٍ | بَعْنَىٰ بِهِرْمٌ اَسْ دَنْ كَا اَنْشَارَ كِرْدِ جَبْ آسَانْ  |
| مَبِينٌ ۝                                       | اِيكْ صَانْ دَصْوَانْ ظَاهِرْ كَرْكَرْ                        |
| لِغْشِي اَنْاسُ طَهْدَ اَعْذَابِ الْيَمِّ       | بَعْنَىٰ يَأْسَافُونْ كَرْگَيْرَےْ گَا دَرْ اِيكْ بَهْتَ ہَيْ |
|                                                 | بَرْ عَذَابِ ہُوْگَا۔                                         |

پہلی آیت میں دھان کے معنی "دھوان" کہا گیا ہے جو کہ اکثر راجم میں دیکھنے میں آتا ہے لیکن علامہ عبد اللہ یوسف علی تے اپنے ترجیح میں "دھند" پن کہا ہے۔ میرے زدیک یہ زیادہ قرین نیاس ہے دھند ایک فرم کے بادل ہونے ہیں اگرچہ دھومیں کوئی تربادل ہی کی نہ کہا جاسکتا ہے مگر دھند بادل سے زیادہ قریب ہے۔

ان دونوں آیات سے یہ واضح ہے کہ اشارہ کسی حادثہ غلطیم کی طرف ہے بعض مفسرین نے یہ بات بھی کہدی ہے کہ غالباً یہ قیامت کی علامات میں سے ایک علامت ہے۔ مگر میرے زدیک قیامت جو نکل اپنک حادثہ ہوگا اس لئے اس کی علامات نہیں ہو سکتیں اس بنا پر یہ حادثہ کوئی اور حادثہ ہے۔ اسی سورہ میں آگے چلکر ایک اور آیت انہی آیات سے نسبت رکھتی ہوئی ہیں میں ہے ملاحظہ فرمائیں۔

|                                             |                                                               |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| إِنَّا كَاسْفُ الْعَذَابِ تَلِيلًا اَنْكَمْ | بَعْنَىٰ ہُمْ يَعْذَابُ كَچُورِ دِيرِ کے یَلِهِ ہَالِسِ لَگَے |
| عَالَمِ دَنْ                                | اَرْ دَنْ بَهْرَا پَنْ اَعْمَالِ اَهْتَارَ كَرْ لَوْگَے۔      |

تو گویا اس آیت سے یہ ظاہر ہو گیا ہے کہ یہ حادثہ قیامت کا حادثہ نہیں ہو گا بلکہ اس سے پیشتر کوئی حادثہ ہو گا جو عارضی ہوگا اور دنیا اس کے بعد برقرار رہیگی اس حادثہ کے متعلق مفسرین اور

صحابہ نے اپنی اپنی راستے دیے ہے۔ سب لوگ قلعوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں مگر سمجھو میں تھیں آتا کہ دخان کے منی تھوڑے کس طرح بنائے جا سکتے ہیں ایسا محسوس ہوتا ہے جس طرح مستقبل کی جگہ میں یہ ایمیک بادل *Atomic clouds* استعمال میں آئیں گے اور ان سے تباہی داتع ہوگی بہت ممکن ہے کہ یہ ایمیک بادل ارض مقدس پر ہی کہیں ظہور پذیر ہو۔ اس وقت فلسطین کی جنگ شروع ہے۔ عرب بہودیوں کے ساتھ لڑ رہے ہیں۔ یہودی سائبندان ہی نے ایمیک کی ایجاد کی یا کم از کم اس کی ایجاد میں مدد دی کیا یہ ممکن نہیں کہ فلسطین کے کسی کرنے میں ایمیک کی کوئی تھوڑی تیکڑی رکھی ہے۔ بہودیوں کے پاس روپیہ بھی ہے اور دماغ بھی سائبندان بھی اچھے ہیں تو پھر کچھ توبہ نہیں کہ وہ اسے استعمال کریں اس سے یہ مراد نہیں کہ مسلمانوں کی تباہی اس سے داتع ہوگی۔ ہرگز نہیں بلکہ خود بہودیوں ہی کی تباہی اس کا اجسام ہوگی اور اگر ایسا ہو تو ایم بادل کا استعمال بہودی کریں تو یہ بھی ممکن ہے کہ جنگ بر سر ہے ایک عظیم شکل اختبر کرے اور مختلف قومیں شامل ہو جائیں۔ پھر انہیں سے ایک ایجاد کا استعمال کرے فلسطین کے گرد دنواز میں نہذیب دندرن کا گھر ہے۔ کیا توبہ ہے کہ نہذیب و دندرن اس کے گرد دنواز میں ختم بھی ہو جائے اور پھر دنیا از سرنو ان علاقوں میں رفتی کرے۔ آخر گذشتہ زمانوں میں جو عذاب ہستے رہے ہیں وہ محض معافی ہو اکرتے تھے یہاں تک کہ طوفان نوح جس کو عالم کہا گیا ہے وہ بھی محض ملکا حضرت نوح عليه السلام کی قوم کے تھے جس کی طرف آپ سیجھے گئے تھے یہ محض ملکیت ہیں جو طوفان نوح کو عالم کہا جا ہے سو اسے کتاب بدیالش کے اس کا عالمگیر ہونا اور کہیں سے نابت نہیں۔ خیر یہ تو حملہ معتبر نہ تھا۔ بعض پیغمبرین نے دخان سے مطلب ایک قسم کا تباہی بھی لیا ہے۔ یعنی گیسی مادہ۔ خلا ذیل کی آبتوں کی تفسیر میں دخان کا مطلب یہی لیا گیا ہے۔

فَمَّا سَوَّى إِلَى السَّمَاءِ دُهْنَانٌ

جدید سسٹم از فارم بھی اسی طرف اشارہ کرتے ہے میرے نزدیک "دھنڈ" اور "بخار" میں بہت کم فرقی ہے۔ بخارات اُنھیں ہی تو ادل دھنڈ کی شکل اختیار کر لیتے ہیں جن سے بعد میں بادل پیدا ہوتے ہیں۔ بخارات میں حرارت صفر ہوتی ہے اور دھنڈ میں خلکی اسی لئے اولین تخلیق کے لئے کرو اڑی جب بخارات کی شکل میں تھانوں لازم تھا کہ موجودہ شکل میں اکٹے کرنے یہ بخارات خلکی پذیر ہو کر سمجھ ہوتے تاکہ شوہس شکل پیدا ہوتی۔ عفسرین نے یہاں دفان کے معنی پھر قیامت ہی سے متعلق بخار کے لئے ہیں کہ قیامت میں بھی کہ ارض بھر دیا شکل دھانی اختیار کرے گا بہر حال مقصد مژہ یہ یہاں دفان کے معنوں کی دعماحت ہے۔ مختصر پر کہ دفان کے معنی تحفظ قرآن قیاس نہیں بلکہ یہ ایک ایسا حداثہ ہو گا جس میں دھوئیں، دھنڈ یا باد لوں کو دھل ہو گا تو پھر کیا یہ فریں قیاس نہیں کریں دفان ایک بادل *cloacal* Atrophy ہی ہوں؟ اصل حقیقت تو اشد تعالیٰ ہی جانتا ہے۔ ہمارا تخلیق توکہیں اس حقیقت کے فریب بھی نہیں پہنچ سکتا۔

## علامانِ اسلام

### طبع دوم

انہی سے زیادہ ان مکاہب تابعین، تبع تابعین، فقہاء محدثین اور ارباب کشف دکامات کے سوانح حیات اور کمالات و فضائل کے بیان پر سلسلی عظیم الشان کتاب جس کے پڑھنے سے خداوند اسلام کے چرت انجینئرنگ اسٹاف کار ناموں کا نقشہ آنکھوں میں سما جائے ہے ۲۰۰ صفحات ڈی تیڈی نیمت مجلد پھر دی پئے آئندہ آتے، خیر مجدد میر طبع دوم

## ادبيات شکوہ و جواب شکوہ

از جاپ مولوی منظور حسن صاحب نامی ایم۔ اے (صلیگ)

پروردگار سن لے، اے کار ساز سن لے بندہ کی اتجاب پس، بندہ فواز سن لے فریادِ عاجزی کا سوزدگار سن لے اک نازِ بندگی کی عرض میا ز سن لے

مانعِ جبار توں کی گو بے زبانیاں ہیں

لے سن۔ ہمارے غم میں کیا جانستا نیاں ہیں

کیا ہو گئے وہ دن جب ہم نوہر نظر تھے جس وقت ہم الہی دنسیا کے راہ سیر تھے  
نازل تھے ہم پتیرے انعام جس قدر تھے اوقام میں جہاں کی ہم منتخب بشر تھے  
اک قہر جب ہمارا ہر عزم آہینیں تھا  
گھشن ہمارے دم سے ہر خطہ زمیں تھا

تھے سیاست عالم ہم دور کرنے والے بیت سیاہ دل کو پروز کرنے والے

رجو روح کو تھے سر در کرنے والے و مدت کو تیری ہم تھے مشہور کرخواستہ

تو جد میں سماں کثرت مناسیوں کو

تمہرم کیا تھی میں ساری خدا تبریں کو

بے دوٹ رندگی کا سامان کر دکھایا      علم و عمل کو ہم نے اک جان کر دکھایا  
 نخے جو ذیل ان کو ذی شان کر دکھایا      ہر آدمی کو ہم نے انسان کر دکھایا  
 ظاہر کیے جہاں پر فطرت کے راز ہم نے      ظاہر کیے جہاں پر فطرت کے راز ہم نے  
 شاہ و گدا کا کھو یا ہر امتیاز ہم نے      شاہ و گدا کا کھو یا ہر امتیاز ہم نے  
 لے کر اگر نہ آٹھتے ہم جوش پارسائی      ہر گز نہ در ہوتی نظرت کی ہر مرکائی  
 کرتے نہیں اگر ہم عالم کی رہنمائی      ہوتی نہ یا الہی ہر گز تیسری خدائی  
 آداب حق پرستی سب کو سکھائے ہم نے      آداب حق پرستی سب کو سکھائے ہم نے  
 معبودیت کے تیری ڈنکے بجائے ہم نے      معبودیت کے تیری ڈنکے بجائے ہم نے  
 اب ہم ہیں اور ریچ آفیٹ ہاتھ ہے      شکرے ہیں آسمان کے، نقدیر کا گلہ ہے  
 جاری مصیبتوں کا ہر وقت سلسہ ہے      کیا حق پرستیوں کا یارب یہی صدر ہے؟  
 رسوائی و غلامی نقدیر ہے ہماری      اور دام ردد سے کمر تو قیر ہے ہماری  
 ائی مذاک سُن اد گستاخ ہونے والے      اپنی بنا ہیوں کا خود یعنی بونے والے  
 غفت سے بھر کے بیڑا اپناؤ بونے والے      اضانہ ہاتے مااضی دھرا کے رو نے والے  
 احقی! بس اہا ہے دنیا فقط حبیالی!      تو نے کبھی عسل پر اپنے نگاہ ڈالی؟  
 ہے تجھ میں - خود بتا دے۔ اسلام کی انخو؟      ہے میری اور میرے محبوب کی محبت؟  
 تجھکو خبر نہیں ہے کیا چیز ہے سیاست      تجھ میں نہیں امانت، انصاف یا دیانت!  
 برباد ہو رہا ہے تو فرنہ بندیوں سے

با خود پرستیوں سے، با خود پسندیوں سے  
 مذہب کا روح سے تو بالکل ہوا ہی غافل تیرے لئے سمجھنا فرمی معنا دشکل  
 پھر درستہ اکاؤ ہے ہمیشہ فاتح محسن کو مارنا ہے عادت میں تیری داخل  
 دنیا طلب نہ گرتا بن کر یہ زید ہوتا  
 محبوب کا نواسہ بھر کیوں شہید ہوتا  
 تو اپنی بے دوقنی رہ سبز پڑالتا ہے یا عالموں کی اپنے پُرڈی اٹھانا ہے  
 ناپاک نفس اپنادن رات پاتا ہے بھائی سے اپنے دل کا کینہ لکانا ہے  
 تو بے شوریوں کو سمجھے ہوئے ہزر ہے  
 تجھ کو خبر نہیں خود کیا مطلع نظر ہے  
 خودتی میں قومیت کے ذمہ ہے بلا ہے ملت فرد شیوں کی لعنت میں مبتلا ہے  
 ہے تیرادست قاتل احباب کا گلا ہے نفس پر دری میں مصروف بر ملا ہے  
 بیکار تیری نامی شیزا بیانیاں ہیں  
 سُنْ ! قوم کی ناکی یہ سب نشانیاں ہیں

---

## ترجمان السنۃ

سنۃ کی دوسری اہم کتاب "ترجمان السنۃ" ارشادات نبوی کا جامع اور مستند ذخیرہ

بھی طبع ہو کر پریس سے آگئی ہے قیمت غیر مجلد عصہ، مجلد عصہ،

## تہصیل

### کاروانِ خیال

شائع کردہ میر صاحب اخیار مدنیہ جعور (ریاضی)

مولانا ابوالکلام آزاد کے خطوط کا ایک مجموعہ، غبار خاطر کے نام سے شائع ہو کر مقبول عوام و خواجہ ہو چکا ہے۔ کتاب مولانا کے خطوط کا دوسرا مجموعہ ہے اور اگرچہ غبار خاطر کی پہ نسبت مخفی ہے لیکن اس کی جذب خصوصیات اس کو سابق مجموعہ سے منداز کرنی ہیں مثلاً کہ غبار خاطر کے خطوط حقیقی نہیں بلکہ فرضی اور تعلیٰ تھے کیونکہ مولانا حمد بزرگ جمل میں ان کو مکتب الیہ سے عالم خیال میں مخاطب ہو کر لکھتے رہے تھے اور حب رہا ہوئے تو ان کو کتنی بی شکل میں چھپا کر مکتب الیہ کے باس بیجیدا اس کے برخلاف اس تجھے کے سب خطوط دائمی اور حقیقی خطوط ہیں بہر حال میں کاتب خطوط کے علاوہ مکتب الیہ مولانا صبیب الرحمن خاں شیر دایی کے خطوط بھی شریک اشاعت ہیں جن کو بڑھ کر حسوس ہوتا ہے کہ دائمی ابوالکلام ایسے کاتب خطوط کا مکتب الیہ نواب شیر دایی ایسی ہی شخصیت کو مہنا جا ہے تھا جو اسلوبِ لگارش اور طرزِ انشاء میں جس طرح ان کا جواب ہیں۔ افادہ طبع اور خصوصیاتِ مذاہبی میں بھی ان سے کچھ کم نہیں مولانا ابوالکلام عمر میں بہت خود ہونے کے باوجود نواب صاحب کو مدد دائمی الفرزی سے مخاطب کرتے ہیں جو طبیعت پر سخت گران گذرتا ہے۔ لیکن مولانا شیر دایی جواب میں "صبیب نواز" "آشنا برور" "کرم طراز دخیرہ" ایسے القاب لکھ کر اپنی بزرگی کی لادج رکھ لیتے ہیں اور اس سے پڑھنے والے کی گرانی طبیعت قدرے کم ہو جاتی ہے۔ علاوہ بریں بڑی بات ہے کہ اصلی ہونے اور سیاست لکھنے والے کی دبص سے ان خطوط میں آسکا رینگ پہنچت

آور دل کے فاب ہے یہ محبو عربی غبار فاطر کی طرح ادب و انشا رادر اور دو قریر دکتا بت کا ایک بہترین اور دلچسپ بنوند ہے، شروع میں مرتب خطوط مولوی عبد الشاہد غالقا حب کا ایک مسبط مقدمہ ہے جس میں الموز نے کاتب دیکتوب الیہ دلوں کو دل کھول کر ان کے حسن انشا رادر زور قلم پر داد حسین دا فری دی ہے اور ان کے بیہاں اپنے تقرب کی داستان سنائی ہے؛ بہر حال مقدمہ بھی افادت سے خالی نہیں۔

**پسحی پاہیں** | از مولانا عبدالمadjed صاحب دریابادی تقطیع متوسط صفات اس صفات کتابت و طباعت بہتریت مکمل ہے تین روپیہ جودہ آئندے ہیں: دکن پیشہز اینڈ پرنٹرز لیٹریڈ جیدر آباد دکن -

مولانا عبدالمadjed صاحب دل زادیب، نامور انشا رپر دل اور پرانے صاحب قلم میں اپ کی انشا بیں زور دل جوش کے ساتھ سادگی و برکاری بھی ہوتی ہے اور سجیدگی دمتانت کے ساتھ ساتھ پہلا پہلا طنز اور شوخی بھی اس بنا پر مولانا جس شخص کے فلاٹ کوئی نظر لکھتے ہیں اگر وہ صاحب ذوق ہے تو اسے بھی گالیاں کھا کر بے مزہ نہیں ہونا چاہتے۔ مولانا کے مصنایں کے مختلف قبور پہلے شائع ہو کر ارباب نظر سے خراج تحسین حاصل کر چکے ہیں اب آپ کے رخمات قلم کا یہ ایک بیان محمد عجمیا ہے جس میں فالبادہ سب اہم تحریریں اگئی ہیں جو آپ "سچ" "یا صدق" میں بھی یا توں کے نزیر عنوان لکھتے رہے ہیں ہمارے تذکرے ہر دلخواہ کو کم از کم ایک مرتبہ اس کا مطالعہ ضرور کرنا چاہئے کہ اس میں ادب و انشا بھی ہے اور دعظ و ارشاد بھی۔ مذہب اور تصورات بھی ہے اور سیاسیات و افلاقیات بھی۔ بڑھنے میں دلکش دلچسپ اور نتائج دفاؤں کے اعتبار سے بہت مفید و نافع۔ مختلف معلومات کا حامل اور حسن انشا رادر ادب کا ایک قابل فائدہ نمونہ ہے **زہر یلے آلسسو** | تقطیع متوسط صفات اس صفات کتابت و طباعت بہتریت مکمل

دور پریدس آئنے پڑے۔ نفسیں اکمیدی حیدر آباد کی

ناضی نذرالاسلام بھگاں کے مشہور انقلابی شاعر ہیں۔ ان کا کلام انسانیت کی پکار مظہر کی اچھی اور سماجی دعاشرتی ستم رسید گی کی آہ و بکا کا ایک دلگدار دیپ سوز دساز مرقع ہوتا ہے اردو کے مختلف رسالوں میں موصوف کے بیکھاری کلام کے تاجم شائع ہوتے رہتے ہیں اس بار پر وہ اردو خواں طبقہ میں بھی کافی اردو شناس اور مقبول و پسندیدہ ہیں زیرِ نظر کتاب موصوف کی ہی منتخب تخلوں کا اردو ترجمہ ہے۔ ہم بیگانی زبان سے دافت نہیں اس لیے ترجمہ کا اصل سے موازنہ نہیں کر سکتے البتہ ترجمہ کی نسبت بوقوف یہ کہا جا سکتا ہے کہ ہنایت شفقتہ اور دوام ہے اور اس میں اصل کا ساز اور جوش یا با جاتا ہے ناضی صاحب کی بیگانی تخلوں کا یہ کامہاب ترجمہ اردو ادب میں ڈا خوش گار اضافہ ہے حسن ترجمہ کے لئے غلام سر در صاحب فکار مبارکباد کے مستحق ہیں۔

## زجر العوام

طبعاً فاصی قیمت ۲ روپیہ - دارالاشاعت دیوبند صلح سہارنپور

مشہور گناہوں کے علاوہ بہت سے گناہ ایسے ہیں جن میں عام اپنی غفلت دناداںی کے باعث مبتدا ہیں اور ان کے روایج عام کی وجہ سے بہترے لوگ انہیں گناہ بھی نہیں سمجھتے لیکن ان کے نتائج بڑے دور رہ اور دیربا ہوتے ہیں، مثلاً بے نامہ کلام کرنا، کسی کا مندان اڑانا، نکتہ چینی کرنا، حسب و نسبہ ملن کرنا، چسب کر کسی کی بات سنتا دخیرہ دغیرہ مفتی صاحب نے اس کتاب پر میں اس قسم کے بے لذت گناہ کا ذکر کیا ہے اور قرآن و حدیث سے ان کا معیوب و مذموم ہونا بتا یا ہے۔ آج کل جیکر مسلمان اخلاقی اعتبار سے مدد و مہم اخطا طبیور ہو چکے ہیں اس کتاب کا پڑھنا اور اس پر عمل کرنا نہایت ضروری ہے کیونکہ ہر جماعت اور قوم اپنے افراد کے کیمپر اور سیرت و کوار سے بھائی جاتی ہے اور اسیں کوئی شبہ نہیں کا آج بھیت معمولی ہمارے اخلاق اس دفعہ فاسد ہو چکے ہیں کوئی شخص انسیں دیکھ کر ہدایت ملکن کوئی جو راستے قائم نہیں کر سکتا۔

قصص القرآن حدیث امام حضرت مسیحی اور رسول اللہ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عکالت اور تعلقہ فاتحات کا ہے۔

بیت ۳۶، مجلد ۲۰

انقلاب روس، انقلاب روس پر بعضاً یا تاریخی کا  
تیت سے ۱۷

ستھ ۲۷، ترجیح ائمۃ، ارشادات یعنی کیا  
اوہ سنت نذر و سفاہی... پچھلے ۱۹۰۲ جلد اول  
نہ، مجلد ۲۰

کمل نفاثات القرآن حفظ نہست انقلاب جلد ۲۰ قیمت  
لکھ، مجلد ۲۰

سلاماں کا نظام ملکت: یہ کرکے شہزادہ کنگ حسن ابراہیم سن  
ام۔ لے یہ، ایج. دی کی متفاہ کتاب انتظام للصلوٰۃ  
کا ترجمہ، قیمت بلکہ، مجلد ۲۰

تحفہ انوار، یعنی ملا صدیق سفر نامہ ابن بطوطہ  
تحفیق و تقدیم از ترجمہ قیمت عالیہ قسم اعلیٰ سے ۱۸  
ارش شیطو، یوگو سلاویہ کی آناؤسی اور انقلاب  
پر یقین خیز اور دلچسپ تاریخی کتاب قیمت عالیہ  
غصل نہست و فترے طلب فرمائیے، یہی  
کے آپ کو داریتے کے حلقوں کی تفصیل  
بھی معلوم ہوگی۔

ستھ ۲۸، کامل نفاثات القرآن حفظ نہست انعاماً  
جلد اول شہزادہ قرآن پر ہوش بند کتاب یعنی کلید میر

سرایہ، کامل ناکس کی کتابیں کیلئے کامیں شہزادہ

درستہ ترجمہ، جلد ۲۰ ایش، قیمت پر ۰۰

اسلام کا نظام حکومت، اسلام کے منابطہ حکومت  
کے نام شعبوں پر نہاتہ واکل بحث قیمت سے ملکہ  
غلانیت بنی اسریہ: تیار نہت کافر احمد قیمت پر ۰۰  
مجلد ۲۰ میں معتبر اور عمدہ جلد للہ

ستھ ۲۹، بہمنیستان میں سلاماں کا نظام تعلیم  
زربت جلد اول، اپنے موضع میں باکل بہمنی کتاب

قیمت بلکہ، مجلد ۲۰،  
نظام تعلیم، زربت جلد ثانی جسیں تحقیق تفصیل کے  
ساتھ پڑایا گیا ہے کقطب الدین ایکس کے دست سے  
ابن اکہ بہمنیستان میں سلاماں کا نظام تعلیم و زربت

کیا رہے، قیمت بلکہ، مجلد ۲۰،

قصص القرآن جلد سوم انبیاء و ملیکہ اسلام کے دانتا  
کے علاوہ باقی تصنیفی، قرآن کا بیان قیمت پر ۰۰ جلد ۲۰  
کمل نفاثات القرآن حفظ نہست انعاماً جلد ثانی قیمت  
ہے، مجلد للہ،

ستھ ۳۰، قرآن اور تصویت حقیقی اسلامی تصویب اور  
ساحب تصریف پر ہوش بند متفاہ کتاب قیمت غایب

فیجیر ندوہ مصنفین ایڈ و پائز ایڈ جامع مسجد دہلی

مختصر قواعد ندوة مصنفین دهلي

۱۔ محسن خاص۔ جو منصوص حضرت کم سے کم پانچ بیوی پیش کی شست مرعومت فرمائیں وہ نہادہ امصنفین کے داراءہ ممکنین خاص کر بھی شکریت سے عزت بخشن گے ایسے علم نوازا صاحب کی خدمت ادارے اور کتبہ برلن کی نام مطبوع مات نذر کی جاتی رہیں گی اور کارکشا ان اداروں کے نسبتی غوروں سے مستفید ہوئے رہیں گے۔

۴۔ محنتیں:- جو حضرات پھیل پڑے سال مرست فرمائیں گے وہ نہ رہا اصل مصنفوں کے دامغہ میں جن شاہی ہوں گے ان کی جانب سے یہ نہ رہت سوارفہ کے نظر نظر سے نہیں ہو گی بلکہ عظیم خالص ہو گا۔ واسطے کی طرف سے ان حضرات کی خیرت بہیں سال کی نام مطبوعات جن کی تعداد اس طیا چار ہو گی بنیز کتبہ برمان کی بعض مطبوعات اور اولاد کا رسالہ برمان کی سوارفہ کے مخبر پڑیں کیا جائے گا۔

**۳۔ معاونین:** جو حضرات اخخارہ و پیسے سال تک مرست فرائیں گے ان کا شانزدہ مصنفین کے حلقة معاونین ہیں ہو گا۔ انکی نمائت بھی سال کی نام بطور عات ادارہ اور سالہر بان جس کا سالانہ پینڈوچھ رہیں ہے، بلا قیمت ہیں کیا جائے گا۔

لہجہ اجنبی بے فردی پر اور کرنے والے صحابہ کا شارمندہ مصنفین کے اجا میں ہو گا انکو رسالہ بلائیت  
بے لامبا گستاخ۔ اس طلب کرنے پر رسالہ کی تمام مطبوعات ادا و صفت قبیت پر دیکھائیں گی۔ جملہ خاص ہو تو پہلی اور دوسری کی وجہ  
بے لامبا گستاخ۔

٢٣

- برمیں ہر انگریزی مہینے کی کمتر ایک کو شائع ہو جائے۔

- نرمی، مسی، عشقی، اخلاقی، ضایعین بشریک و زبان دادب که سیار بیست از پری گلشن کو تجاهی

۳۔ اگر خودہ اسلام کے بیکے اکانز میں خصالت پر موجاتے ہیں۔ جن صاحبِ بکے پاس رسالہ نے لے چکے اور

۳۔ جاب طلب امور کے لئے ارکٹ یا چابی کا دھینجا نظروری ہے۔

۵۵- نہت سالاں تجھے رہے بٹ شاہی تین رلے چار آنے۔ (مع محسولہ اک فریضہ ۱۰۰)

۹۔ سخنی آرزو... و از نگارته وقت کوئن بر اینا مکمل سنه ضمیر دلمکھست.

مولیٰ محمد دریں حنفی پر نظر و پیشہ نے جید بر قی پرسیں دہلی میں طبع کراکر فقر سال برہان اردو باز ارجامیں  
دہلی سے شائع کی

نَوْءَةُ الْمَصْنَفِينَ وَلِيَ كَالْعِلْمِ وَدِينِيَّا هَنَا

# بُرْبَانُ

مُهَاتِبٌ  
سعید احمد کے بَر آبادی

# مطہریت اسلام وہ آئین ہے

لکھتے ہیں۔ اسلام میں نہایتی کی صفتیت۔ ملکہ دین  
جسیں نظر ان کے سامنے ملکہ دین اصل حکومی کی کوئی نہیں اور  
کوئی دین کی شیعیں اور میں ریاستی ہیچ کوئی نہیں۔  
اسکے بعد فصل ان قرآن جلد اول میں جدید اذیش  
قیمت تے۔ مجلد للعمر۔

تبلیغات اسلام اور کمی افواہ۔ اسلام کے اخلاقی اور علما  
نظام کا دلپڑیر خاکہ قیمت پر جلد تے۔  
سو شرکم کی بیانی حیثیت۔ اشتراکیت کے متعلق بھر  
پردیکٹر اٹلیں کی آمد قرآن کی تھی مقدار از مرجم۔  
قیمت تے۔ جلد للعمر۔

ہٹھے تاکہ ہی ناذن شریعت کے نخاڑ کا سطلہ ہے  
ستہ۔ بنی عربی صلم۔ تابع نلت کا حصہ ایں  
جسیں سیہو دھرنا کے نامہ اور مہمات کی کھص  
زیریں تباہت احمد اور علی ائمہ ایں کیا کیا لیا ہے  
جدید اذیش جسیں اخلاقی نبوی کے اہم اب کا اضافہ۔  
قیمت پر۔ مجلد پر۔

نہیز ازان جدید اذیش جسیں پتے اہم اضافے کے وگئے  
ہیں اور مباحثت اکابر از سر زمر تک جلیا ہو۔ قیمت پر جلد تے۔  
غلامان اسلام۔ انسی سے زیادہ غلامان اسلام کے کمالات  
و فضائل اور ایسا نہ کہان امہن کا تفصیلی بیان جدید  
اڈیشن قیمت پر۔ مجلد تے۔

خلافت راشدہ تابع مدت کا دوسرا حصہ جدید  
قیمت پر۔ مجلد پر۔ مخفوب اور سندہ جلد قیمت۔  
اخلاق اور ملکہ اخلاق۔ علم الاحقاق پر ایک بھروسہ  
اور متفقہ کتاب جدید اذیش جسیں حکم و فک کے

# برہان

جلد سیت و کیم  
شماره (۲)

اگست ۱۹۳۸ء مطابق رمضان المبارک شمسی ۱۳۶۷ھ

## فہرست مضمونیں

|     |                                               |                             |
|-----|-----------------------------------------------|-----------------------------|
| ۱۶۶ | سعید احمد                                     | ۱- نظرات                    |
| ۱۶۷ | جناب مولانا سعید احمد صاحب اکابر آبادی ایم لے | ۲- علمائے ہند کا سیاسی موقف |
| ۱۶۸ | از جناب محمد باشم صاحب ایم- لے                | ۳- جامع اور اس کی حقیقت     |
| ۱۶۹ | م- ح                                          | ۴- نصرے                     |

# رَحْمَةُ

خدا کا شکر ہے ہمارے ادارہ کی ایک بہم کتاب "رجان السنہ" جس کا ملکہ ارباب علم و ذوق کے ملکہ میں کئی سال سے باقاعدہ اس کی پہلی جلد کتابت و طباعت کی متول سے گذر کر اب منفہ شہود پر آگئی اور شائع ہو چکی ہے۔ اس کتاب کے ناضل ہر تجھارے رفیق ادارہ مولانا محمد بدرا عالم صاحب ہیں جن کافی حدیث میں اشتعال اور اس میں درک و نظر کے ملائے مصروف عان و جاز و شام تک کے زد بیک مسلم ہے اور جو اپنی فتحیم مرتب کردہ کتاب فیض الباری علی صحیح البخاری مطبوعہ مصعرکے ذریعہ مالک عربیہ کی تعلیم یا ذر سوسائٹی میں بھی کافی روشناس ہو چکے ہیں۔

کتاب کی پہلی مدد ۲۹۲۲ء کی تقطیع کے ۵۹۲ صفحات پر شائع ہوئی ہے اور ہر صفحہ پر کہے کم بیش سطریں میں حسن کتابت و طباعت کے لئے نمودۃ المصنفوں کا نام کافی ضمانت ہے اس کی ترتیب یہ ہے کہ پہلے فاضل مصنف نے ۲۲۲ صفحات پر علم حدیث، اسلام ارجال اور اس کے مختلفات و جایز پرہیزیت سیر حاصل جامع اور ناقدانہ گفتگو کی ہے جس میں تدوین حدیث کی تاریخ، حدیث کا استناد اس کی صحت و عدم صحت کا معیار، مقام رسالت و ثبوت ائمہ ارجاع اور مشہور محدثین کے تذکرے اور بعض خاص خاص حدیثوں کی اسوبت کلامی بحث ان تمام امور و حقایق پر اس بصیرت دھنہارت کے ساتھ روشنی دلائی گئی ہے کہ بلا مبالغہ فتنہ حدیث کا کوئی گوشہ نشہ نہیں رہتے بالیہے۔ اس طوی مقدمہ کے بعد اصل کتاب کا آغاز کتاب التوحید سے ہوتا ہے۔ اس بیسے عنوان کے مباحثہ فاضل مصنف نے بیسوں ذیی عنوانات فاہم کئے ہیں اور ہر عنوان کے مباحثہ پہلے وہ مستند حدیث کا متن من وارد کے نقش کرنے ہیں پر اس کے پیچے عام فہم اور سلسلیں اور دوں میں حدیث کا زوجہ لکھنے ہیں اور اس کے بعد فتح نوٹ

میں اس کے مطالب یا اس سے مستنبط احکام فہری پر فتح کرتے ہیں۔ کتاب التوحید کے بعد کتاب الاجان دلالات مسلم ہے اور وہ بھی سابق باب کی طرح اسی نئی پر در تسب ہوا ہے یہ کتاب کی پہلی جلد ہے دوسری جلد بھی مرتب ہو چکی ہے عقریب اس کی کتابت شروع ہو جائے گی اس پہلی جلد کی قیمت مجلد بارہ روپے اور غیر مجلد کی دوسری رخصیت ہے۔

یہ کہنا نقلاً بلا شایر مبالغہ ہے کہ احادیث کا اتنا عظیم اشان اور اس قدر جامع و محقق اندیختہ آج تک اور دوسری کہیں جمع نہیں ہوا۔ رب العلیم کا حکم نبی احسان ہے کہ ہم نے اس پر بخانی دے بے مائی کے عالم میں ندوۃ المصنفین کو اس اہم علمی اور دینی خدمت کی توفیق عطا فرمائی کتاب کی زیرتبلیغ میماحت میں اس بیان کا خاص طور پر خیال رکھا گیا ہے کہ ایک عالم مدینہ کے ساقط ساتھ اور دو کی مناسبت استعداد رکھنے والے حضرات بھی اس سے یکساں طور پر فائدہ اٹھا سکیں امید یہ ہے کہ کتاب دوں میں نام پڑے۔

بریان کی گذشتہ اشاعت میں ندوۃ المصنفین کی موجودہ حالت بروجنظرات لکھے گئے ہے اسے پڑھ کر متعدد اخبارات درسائی نے از راہ کرم پھر دی اور اوقی فوٹ لکھے در پلک کو ادارہ کی اعانت کی زغیب دی اور اس کے علاوہ متعدد پر رگوں اور قرداقوں نے اپنے خطوط میں غایت دلسوی دہم در دی کا اٹھا رہا یا ادارہ ان سب حضرات کے خلوص و محبت کا شکر گذاشتے اور امید ہے کہ اگر ایسے پھر دوں کی تعداد میں اضافہ ہونا رہا تو ادارہ پھر اس قابل ہو سکے گا کہ فراز غافل کے ساقط علم و دین کی خدمات انجام دے سکے اب ترے حضرات نے دریافت کیا ہے کہ دوہ ادارہ کی امداد کس طرح کر سکتے ہیں؟ اس کے جوانب میں گذرا شیء ہے کہ ادارہ کی امداد کی حسب ذیل صورتیں ہیں:-

۱۔ ہمارے ہاں لائف ممبر وہ ہوتا ہے جو پاکیشور دینی پکنیست اور اکرے اس کے بعد ادارہ کی مطبوعات اور رسالہ مہیثہ ایسے اصحاب کی خدمت میں بالا کسی مزید فسیں یا معاو خذ کے پہنچتا رہے گا۔

۲۔ ادارہ کے محسین اور معادن وہ حضرات ہوتے ہیں جو علی الترتیب پیش ہوئے اور بیرون ادارہ کا حصہ رہ پڑے  
ساہنا اداکرنے ہیں اُن کی خدمت میں ادارہ کی ایک سال کی مطبوعات اور برہان حاضر کیا ہوئا ہے اُب کوشش  
کیجئے کہ اربابی خودت زیادہ سے زیادہ تعداد میں لائف ممبر ہوں اور جو حضرات اس کی استطاعت نہ رکھتے  
ہوں مگر ادارہ کے کاموں کے قدر و ان ہوں اُن کو آنادہ کیجئے کہ حسب استطاعت ادارہ کے محسن یا معادن  
ہیں یا مختلف مدرسون، انجینئروں اور فیرڈی اسٹیج اسٹیج اسٹیج اسٹیج اسٹیج اسٹیج اسٹیج اسٹیج اسٹیج  
ان سب سے کم درجہ ہے کہ اُد کچھ نہیں قریب ہان کے قارئین کرام اور خریداروں کے حقوق کو دستیح کرنے  
کی کوشش کیجئے اگر والبندگان ادارہ میں تسویہ حضرات کیجئے ایسے نکل آئے جنہوں نے غایت دلسویزی سے  
ادارہ کے کام کو ایک علمی اور دینی کام سمجھ کر مندرجہ باہم صورتوں کے پیش نظر کام کیا اور اوس طبق اپنے  
پائی محسن یا معادن یا ایک ایک دو دلائف ممبر بھی ہمیا کر دیئے تو اوارہ کی جڑیں مالی اعضا سے ضبط  
ہو سکتی ہیں اور ظاہر ہے کہ کوئی پڑا کام نہیں ہے۔ مزدورت صرف قویہ اور انہاک دلسویزی سے اپنے  
اپنے حقوق افراد میں کام کرنے کی ہے۔

پظاہر ہے کہ ندوۃ المعنین جیسے ادارہ روز روپتہ قائم نہیں ہو سکتے فدا کردہ اگر یہ ادارہ  
خواست کی پیش میں اُنکر فنا ہو گیا تو پھر بعد کی تمام کوششیں کچھ سودمند ہو سکیں گی وقت ہے کہ ارباب  
ژوٹ اور اصحاب خیر اس مرکز تائیفی کے دجود کی اہمیت کو محسوس فرمائیں اور اس کے بغاو اسکام کے نیت  
و کوچک کرنے ہیں کر گذریں۔

برہان دور اول میں ہر ایک یہی ماہ کی پندرہ تاریخ کو شائع ہوتا تھا دو بعد یہی میل عض  
مصلحتوں کے پیش نظر اس کی تاریخ اشاعت بجائے پندرہ کے یکم کر دی گئی تھی لیکن تجربہ سے معلوم ہوا  
کہ پہلا طریقہ ہی مناسب تھا پس پندرہ تاریخ کو شائع ہو رہا ہے اور آئندہ بھی ہر یہی  
ہیہی کی پندرہ کو یہ شائع ہو اکرے گا۔

# علمائے ہند کا سیاسی مخفف

مولانا سعید احمد صاحب اکبر آبادی ایم - ۱۔ے

صدر شعبہ عربی دفار سی دار عدد ۳۰ میلی یونیورسٹی و مریور برسان

آج کل دنیا میں صرف ہندوستان ہی ایسا ملک ہے جہاں سیاست کا دامن مذہب کے ساتھ بندھا ہوا ہے جہاں کے عوام ہندو ہوں یا مسلمان ان میں مذہب کی تعلیمات کا اثر پایا جائے یا نہیں اور ظاہر ہے کہ حقیقت مجموعی یا اثر نہیں پایا جائے۔ تاہم مذہب کا ان کے دل و دماغ پر اتنا اثر ہے کہ وہ اس کے نام پر کسی طبقہ کے سیاسی انترا صن کا لازم کار آسانی سے بن سکتے ہیں، لگدشند میں پندرہ سال میں مسلمانوں کی سیاست کا سب سے بڑا ذریعہ مذہب اور فرمی حقوق کی حفاظت پر رہا اور اسی بنیاد پر انہوں نے اپنے نئے ایک الگ ریاست کا مطالبہ کیا لیکن مسلمانوں کا ایک بڑا طبقہ و قوم پر بعد کھلا کیا ہے اور وہ اپنے فکر و عمل کے اعتبار سے بکا اور سیاسی مسلمان بھی ہے وہ نہ صرف یہ کہ لیگ کی سیاست سے الگ رہا بلکہ علی الہ علان اور شد و مدد کے ساتھ اُس کا مقابلہ رہا اس طبقہ کو ملدار کی حمایت اور قیادت حاصل کی۔ بلکہ واقعہ یہ ہے کہ لیگ کے رسرقات نہ آئے کے بعد ہندوستان کے مسلمان دوبارہ ٹولی میں بیٹھ گئے تھے ایک پارٹی نہیں تو گوں کی تھی جو علماء کی قیادت میں لیگ کے سخت مخالف تھے اور دوسرا گروہ ان مسلمانوں کا تھا جو باعتبار اکثریت دیندار اور زندہ ہی تو گ نہیں کہے جا سکتے۔ اور اس گروہ کو قیادت بھی ان حضرات کی ہی حاصل تھی جو مغزی تہذیبہ تمدن میں ڈوبے ہوئے تھے اور جن کی زندگیاں بے شب غیر اسلامی تھیں۔ لیکن با اینہم سچیب ہاتھیکے

کے نزدیک کار و اسلام اور مسلمانوں کی فکر کا سب سے زیادہ دعویٰ میز الذکر گردہ ہی کو خواہ ہے۔ گردہ کی سیاست پرست تجھے صینی کمرے کے یہاں تک کہنا تھا کہ علماء مت فروش ہیں۔ قوم کے غدار ہیں ہندوؤں کے ہاتھ بک گئے ہیں اسلام کو انہوں نے جنہوں کے عرض میں بیچ دیا ہے۔ لیکن پہلے گردہ پرانا باقی کا اثر بالکل نہیں ہوا وہ دنیا بھر کے ظلم و ستم اور ہر فرم کی پیدا خلائقی و ایذا رسانی کا صبر استھان سے مقابلہ کرتا ہا اور اپنے سیاسی موقف سے درجیش نہیں کی۔

بیک اور علماء کی آذینش دراصل و نظر خیال (بیک و علماء) کی گشکنش میں جس کو ہم دیوبند اور علیگढّ حصہ کی آذینش کہہ سکتے ہیں۔ گشکنش آج کی نہیں بلکہ بہت پڑائی تھی اور سریش کے زمانے سے ہی ملی آرہی تھی۔ جس کی تفصیل آگے بیل کر اپنے مقام پر آئی۔ تحریکی خلافت کے زمانہ میں سریش گلب کو علماء کے مقابلہ میں شکست ناٹھ ہوتی۔ یہ تحریک علماء کی رہنمائی میں اس شان سے چلی کرنے سی اقتدار کے علاوہ ملک میں ان کا سیاسی وقار بھی نایک ہو گیا اس تحریک کے سب سے بڑے لیڈر مولانا محمد علی شوکت علی سے تھا اور ان دنوں بھائیوں کا یہ عالم تھا کہ علماء کی رہنمائی کے بغیر کوئی کام نہیں کرتے تھے۔ اور بعض علماء کے ساتھ فرانس کا لفظ پیر دیرید کا ساتھا۔ تحریک خلافت پونکہ علماء کے زیر قیادت پیدا ہوئی اور بڑھی اور بچھی بھی اس بیان پر اس تحریک میں ایک عامہ نزدیکی اور دیندی کا رنگ تھا اور بھی کہ اس تحریک میں شریک ہونے سی مسٹر محمد علی اور مسٹر شوکت علی جو علیگڈ کے نامیں اور لاین صد فخر فرزند نئے یک بیک مولانا محمد علی شوکت علی بن گئے ان پر دینداری کا ایسا گہرا رنگ پڑھا کہ اعماق قلب دیگر میں پیوست ہو گیا اور آخر اسی پر انہوں نے جان جان اکٹھی کے سپرد کر دی ان دنوں بھائیوں کے علاوہ اور بھی یہ نہرے فرزندان علیگڈ حصے جو علیگڈ حصہ اور اس کے مکتب خیال (School of thought) سے بانی ہو کر نہیں گردہ کے کمپ میں آگئے۔ ان کی شکل و صورت اور وضع قطع سے بھی دینداری برنسے لگی بہر حال علماء کے نزدیک ایسا یہ تحریک

خلافت کے چلنے کا اثر ہوا کہ خود فرزندان علیگڑھ کی ایک جماعت میں علیگڑھ کے غاف بغاوت کا جذبہ پیدا ہو گیا اور اس میں کوئی شہریں کہ سباست کے میدان میں یہ قدیم تعلیم یافتہ گروہ کی عنظیم شنا فوج اور جدید تعلیم یافتہ طبقہ کی شکست فاش نہیں۔

ٹھنڈکیب خلافت کے ختم ہونے اور خلافت کی ٹیکوں کے معطل ہو جانے کے بعد مسلمانوں نے سبائی ہاموں کے نئے کانگرس میں شرکت کر لی یعنی ۱۹۴۷ء کے ایکٹ کے ماتحت صوبوں میں دیواری نامی ہوئی قواب ملک کی سیاسیات میں فرقہ داران رنگ پیدا ہونا شروع ہوا۔ ایک طرف تو یہ کہ کہ کانگرس کے باختوں میں ملک کے اقتدار کی عنان تنفل ہو رہی ہے بہت سے ایسے ہم اس جماعتیہ نہیں جو اب تک اس سے الگ رہے تھے اس میں شامل ہو گئے اور انہوں نے اپنی شرکت سے کانگرس کی رائے عامہ کو متاثر کرنا شروع کیا اور دسری جانب بعض صوبائی حکومتوں نے جو کانگرس کی نجاتی میں قائم ہوئی تھیں مسلمانوں کے ساتھ کچھا یہی معالات کے ہمراں کے باعث مسلمانوں کو ان سے شکایت پیدا ہو گئی ان دونوں چیزوں کا فتح یہ ہوا کہ مسلمان کانگرس کی طرف سے بدلتی حسوس کرنے لگے۔ اب ملک کے فرقہ برست یہ تردد کی وقوع مل گیا انہوں نے یہ سے زرد شور سے اپنی فرقہ پرستاد سیاست کا پردہ پھینڈ کیا۔ اور عام مسلمانوں کو یہ بادر کرنے کی کوشش کی کہ اگر ہندوستان آزاد ہو گیا تو مہربانی کے اصول کے مطابق سیاسی طاقت ہندوستان کے ہاتھ سے گی اور وہ مسلمانوں کے ساتھ جو عیاری افیمت میں ہیں تھسب و عناد کھنکی وجہ سے ظلم و زیادتی کا معاملہ کریں گے۔ اس تغییر کو بنیاد فرار دے کر ان لوگوں نے مسلمانوں کے نئے ایک الگ ریاست کا مطالبہ کیا اور ربیعہ بوش و خوش سے کہا گیا کہ اگر مسلمانوں کی الگ ریاست قائم نہیں ہوئی تو اسلام کو سخت خطرہ ہے وہ تباہ ہا یہاں۔ ایک طرف مسلمان حکومتِ اسلامی سلطنت اور قرآنی بادشاہی کا دلاؤ نیز غائب اور دسری جانب اس ریاست کے نہ بننے اصرارت میں ہندوستان سے اسلام اور مسلمانوں کے فنا ہو جانے کا شریطہ! ہندوستان کے

عام مسلمان جاہل، ناخواندہ اور ان پر ہوتے ہیں۔ نجیزی تعلیم پاٹنہ طبقہ کے اس سماجی حریکات کا شکار ہو گئے اور دوڑوں کی اکثریت کی رذشی میں آئی حیثیت اس فرنٹ پر ستاد سپا است کے علیبداروں کی مسلم ہو گئی تھی کہ خلافت کے زمانہ میں اس طبقہ کو جو شکست ہوئی تھی اب ۱۹۴۷ء میں مسلمانوں کی عظیم اکثریت کی حایت حاصل کرنے کے بعد اس نے قدریم تعلیم پاٹنہ گروہ سے اپنا نقاوم لینا شروع کیا اور اس سلسہ میں وہ سب کچھ کیا جو ایک غصہ سے بے قابو انسان اپنے مخالف کے ساقوں کر سکتا ہے ملک آزاد ہوا و مملکتوں میں بٹ گیا۔ اور فرقہ پرست مسلمان جس ریاست کا مطالیب کرنے تھے ان کوں بھی لگی اور اس پر جو فری نشانج مرتب بھتے وہ بھی اب سب کے سامنے میں اُن کی رذشی میں فیصلہ کیا جاسکتا ہے کہ مسلمانوں کی اس فرقہ پر دراز سپا است نے ان کو بحیثیت مجموعی قائد ہبھا یا یا نقصان۔ لیکن جہاں تک علماء کی جماعت کا قائم ہے ان کی نسبت یہ سوال ضرور پیدا ہوتا ہے کہ ان کا سیاسی موقف کیا ہے؟ اور ان کا سیاسی نکار ان کے مذہبی تصورات کے ساتھ کیونکہ ہم آہنگ ہے موجودہ حالات میں یہ بات ہمایت ضروری ہے کہ عملاً ہند کے سیاسی موقف کو خوب اچھی طرح سمجھا جائے تاکہ ایک طرف بزرگانِ دین کسی اشتباہ میں نہ رہیں اور بعض اسلامی تعلیمات کی نسبت غلط فہمی کے باعث علماء کے سیاسی فکر عمل اور ان کی کرڈ مہبیت میں جو عدم نظامی محسوس ہوتا ہے وہ رفع ہو جائے۔ اور دوسری جانب مسلمان اس نکار کو خوب اچھی طرح سمجھ کر اور اپنے اس کوئی جاہر پہنچائیں تاکہ وہ اپنے مستقبل کی تعمیر جمعیت فاطر اور دل دماغ کی بیداری کے ساتھ کر سکیں!!! اس سلسہ میں چند سوالات پیدا ہوئے ہیں ان کے جواب سے ہی علمائے ہند کا سیاسی موقف سمجھ میں آئے گا۔

۱۔ ہندوستان میں مسلمانوں کی مکومت کے زوال کے بعد علماء نے مسلمانوں کی عظمت رفته کو دیس پاس لانے کے لیے کچھ کیا یا نہیں! اگر کچھ کیا تو اس کا مقصد کیا تھا؟ ہندوستان میں مسلمانوں کی گھوٹ کا دوبارہ قوام ان کا مقصد تھا یا ان کا الضم الہیں ایک عوامی اور جمہوری حکومت کا قائم کرنا تھا؟

۲۔ کمپاکستان کے نام سے اسلامی حکومت یا مسلمانوں کی حکومت کے فہام کے بعد قرآنی حکومت قائم نہیں ہو سکتی ہی اگر بُر سکتی ہی تو عمار نے اس کی خالافت کیوں کی؟ کیا ان کو اسلام اور قرآن کی پادشاہت دھکومند سے کوئی دلچسپی نہیں ہے۔

۳۔ ہندوستان کے آزاد ہونے کے بعد اس کے غیر منقسم ہونے کی فلکل میں اس بات کا بڑا خطرہ تھا کہ بہاں جمہوری حکومت قائم ہوتی میسا کہ اب ہے اور جس طرح آج تک کی عام جمہوریوں میں ہوتا ہے۔ حکومت کے فیصلے عوام کی انفریت کی خواہش اور اس کی راستے کے مطابق ہوتے اور یہ انفریت پوچھنے کو غیر مسلموں پر مشتمل ہوتی اس بنا پر یہ لوگ جمہوریت کا نام لینے کے باوجوداً پہنچ دوئیں کی کثرت سے مسلمانوں پر اپنی ڈکٹریٹری شپ قائم کر دیتے تو سوال یہ ہے کہ عمار کے ذہن میں پاکستان کی خالافت کرتے وقت یہ خطرہ تھا یا نہیں؟ اگر نہیں تھا تو کیا انہوں نے ہر ہندو کو جاہر لال سندر لال اور راجند پرشاد سمجھ رکھا تھا اور کیا وہ ہندو مسلمانوں کی سرگرمیوں سے دافع نہیں لئے اور اگر خطرہ تھا تو اس سے محظوظ رہنے اور اسلام اور مسلمانوں کو اس کی زد سے بچانے کے لئے ان کے ذہن میں کیا پر ڈرام تھا؟

اب ہم زریب وار ہر ایک سوال کا جواب دیتے ہیں:-

زیر آزادی کا آغاز | بعض لوگ کہتے ہیں کہ عمار کو سیاست نہیں آئی یا یہ کہ ان کا کام صرف درس دنہ دنہ در قناد افتادا ہے سیاست ان کا میدان نہیں ہے۔ انھیں اس سے بے تعقی رہنا چاہئے حالانکہ نایابی مبتار سے یہ بالکل غلط ہے شروع اسلام سلیکراں وقت تک مسلمانوں کی پوری تاریخ مجسم ہے۔ میں کوئی چھوٹا انسان نہیں ہوا ہے وہ کسی نہ کسی عالم کی انفرادی یا طبقہ عمار کی جماعتی کوششوں کی یہ سے ہوا ہے سلطین کا عزل و نفیب، جگ و مصالحت۔ امراء اور فردا کا تقرر۔ یہ سب سیکھا ہے اور علماء کے مشوروں سے انجام پائی تھی۔

چنانچہ ہندوستان میں اوزنگز زب ہالکیر ج کے بعد یہاں کی حکومت کو گھن لگنا شروع ہوا  
تو حضرت شاہ ولی اللہ الدبلوی نے نہ صرف یہ کہ اس کو محسوس کیا بلکہ اس کے اساباد علی پر بڑی  
ویدہ وردی اور جمیعت کے ساتھ بحث کی اور ان کی اصلاح کس طرح ہو سکتی ہے اس کی طرف حکومت  
کو امر اور وزرا کو اور سوسائٹی کے دوسرے طبقات کو درجہ بندی نہایت بزرگ در پر شکوہ الفاظ  
میں توجہ دلاتی۔ حضرت شاہ صاحبؒ کے بعد آپ کے صاحبزادہ اور صحیح جانشین حضرت شاہ  
عبد العزیزؒ صاحب کی حیات میں دہلی کے حالات اور زیادہ بگڑتے اور "حکومت شاہ عالم از دہلی تا پام"  
کی مثل صادق آئنے لگی اور چیزیں کافی اور ادنان کا خلیفہ و ستم اور اس کے مقابل لال قلعہ کے باشنا  
کی قوت کا ضھول روا فزدوں پر گیا تو شاہ عبد العزیزؒ صاحب نے دہلی کے دارالحرب ہونے کا فتویٰ  
دیا۔ چنانچہ ایک شخص جس نے پوچھا تھا کہ دارالاسلام دارالحرب بن سکتا ہے یا نہیں؟ حضرت شاہ  
صاحب اس کے جواب میں یہ بنانے کے بعد کہ کن چیزوں کے پیدا ہونے سے دارالاسلام دارالحرب  
بن جاتا ہے فاعل دہلی کی نسبت ارشاد فرماتے ہیں۔

|                                                             |                                           |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| دریں شہر حکم امام المسلمين کا حکم اس شہر میں بالکل جاری ہیں | امام المسلمين اصلًا جاری                  |
| بنت س دھم ر و دسانصاری سے دغدغہ                             | بنت س دھم ر و دسانصاری سے دغدغہ           |
| جاری ہے اور بہت سے عیاسیوں کا حکم ہے دغدغہ                  | جاری سست د مراد از اجر ارا حکام کفسر      |
| کمک داری رخایا کا بندوبست۔ خلیج ادبیات                      | بست ک در مقدمہ ملک داری و بندو            |
| کا دصول کرنا۔ کسی مذہبی لینا۔ رہبر (ل) کو سزا دینا          | رعایا و اخذ خراج و بلح و عشور اموال تجارت |
| اور مقدرات کا فیصلہ کرنا اور جو لوں کی سزا دینا             | و سیاست قطاع الطرق و فیصل خصوصات          |
| تمام معاملات ہے لوگ خود بھی کرتے ہیں۔                       | و سیاست جایات کفار بطور خود حاکم پا شد    |

آگے چل کر فرماتے ہیں کہ اگرچہ بعض احکام اسلام ایسے ہیں جن سے یہ تعریض نہیں کرنے مخالف ہے۔ عین اور اذان و فرجع لفڑ دغیرہ لیکن اس سے کیا ہوتا ہے جب ان چیزوں کی جو اصل اور جذبہ بنا دے دیں ان کے زد دیکھ فیر و قیمع ہے چنانچہ یہ لوگ بے نکلفت مسجدوں کو گرا سیتے ہیں اور کوئی مسلمان یا ہندو اس سے امن نہیں پیدا کر سکتا۔ اور دسرے بڑے بڑے مدنظر مشارک شایع الملک اور ولایتی بیگم بھی ان عیسائیوں کے حکم اور اجازت کے بغیر علاقے میں داخل نہیں ہوئے۔ ”عیسائیوں کا عمل دھل دہی سے ملکت میکھیلا ہوا ہے“

عام لوگ جو مسلمانوں کی گذشتہ دوسروں کی سیاسی جدوجہد کی تاریخ سے بے خبر ہیں ہم یہ بھیتے ہیں کہ ہندوستان میں کافی بھروسے ہی سب سے بڑی اور سب سے پہنچی طبقی جماعت ہے جو ملک کو اپنی اقتدار سے آزاد کرنے کے لئے کھڑی ہوئی اس قسم کا خیال قائم کرنا۔ اپنی اعنیار سے بالکل غلط ہے کیونکہ اول تو کافیس کی تشکیل ۱۹۴۷ء کے بہت بعد ہوئی اور پھر اس کے اولین مقاصد میں ملک کو آزاد کرنا نہیں بلکہ ایک بزرگ نژادوں اور ہندوستانیوں میں باہمی اعتماد پیدا کرنا اور ادا مان کے ہوں کو ایک کزان تھا چنانچہ کافیس کا سب سے پہلا جلاس جو ۲۶ ستمبر ۱۹۴۷ء کو مصطفیٰ نبیجی دیکیں ملکت کی زیر صدارتی بیانی میں منعقد ہوا تھا اور جس میں بھی کے مشہور مسلمان تاجر مسٹر رحمت اللہ سماںی اور دسرے مسلمان بھی شریک ہوئے تھے اس میں انہوں نہیں کہ ملک کے مقاصد حسب ذیل بیان کئے گئے تھے۔ اہندوستان کی آبادی جن مختلف عناصر سے مرکب ہے ان سب کو مخدود متفق کر کے ایک

قوم بنانا۔

۲۔ اس طرح ہندوستانی قوم پیدا ہو اس کی دماغی۔ اخلاقی اور اجتماعی دسیاسی صلاحیتوں

اوپر لارکنا۔

۳۔ یہیں حالات کی اصلاح و ترمیم کرنا جو ہندوستان کے لئے نقصان کا باعث اور غیر

منصفانہ ہوں اور اس طرح ہندوستان اور انگلستان میں اتحاد و یکانگت کو استوار کرنا۔  
اس واقعہ سے دو باتیں معلوم ہوتی ہیں۔

۱۔ مسلمان اور ہندو اور دوسرے مذہب کے ارباب نظر نے یونیورسٹی کے بعد ہی یہ مسکنا کرنا تھا کہ انگریز اپنی حکومت کو مصبوط اور دیبا بنانے کے لئے ہندو اور مسلمانوں کے مذہبی اختلاف سے فائدہ اٹھائے ہے میں ۔۔۔ جبکہ انہوں نے کیا ۔۔۔ اس بیان پر انہوں نے کامگروں کے قیام کا ایک مقصد یہ تھی قرار دیا تھا کہ ہندوستان کی سب قوموں کو مل کر ایک ہندوستانی قوم بنایا جائے۔

۲۔ کامگروں کے قیام کا مقصد انگریزوں سے ملک دالپس لینا ہیں تھا بلکہ راغی اور رعایا دو ذر کے باتیں تعلقات کو خوشنگوار رکھنا تھا۔

---

بہر حال یہ ظاہر ہے کہ کامگروں کے عالم وجود میں آنے سے بہت پہلے حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب اور آپ کے ہم خیال دوسرے عمار کی رہنمائی میں ایک ایسی جماعت پیدا ہو گئی تھی جو ہندو مسلمانوں کے انتدار سے بخات دلانا پا فرض صحیح تھی آگے پل کر ہم بتائیں گے کہ اس جماعت میں مسلمانوں کے ساتھ ہندو بھی شرپک نئے نئے تیار کیا تھے اور سیادت بہر حال مسلمانوں کو حاصل تھی۔ حضرت شاہ عبدالعزیز کے علاوہ آپ کے شاگرد مولانا عبدالحقی صاحب بھی صراط مستقیم پر کھجھ میں «سلطنت شاہجہان آباداً اسم مغضن لا حقيقة است که اصل معنی از سلطنت نامد»۔

جمهوریت یا سلطنت  
علماء اصل حکومت اس موقع پر آگے بڑھنے سے قبل یہ معلوم کر دینا موضع گفتگو کی زیادہ وضاحت کا سبب ہو گا کہ علماء کا سلطنت کے معاملات میں کیا روایہ رہا ہے یعنی پر کامنہوں نے ہندوستان میں مسلمانوں کی حکومت کو مجبوری نظام پر بدلانے کی کوشش کی یادہ اسے فسطیلت کی راہ پر چلنا

پاہتے تھے۔

تاریخ اس کی شاہد ہے کہ علارنے گورنمنٹ کو ہمیشہ جمہوریت کے اصول پر پہنچنے کی تعریف کی وجہ مکومت کو خدا کی مخلوقات جس میں ہر فرد ہب دلت کے لئے لوگ شامل ہیں ان کی خدمت کافی یہ سمجھتے تھے ذکر کسی قسم کے نفع اور جبر و شد کا افران کی انسانیت حاصل کی تعلیم کے پیش نظر ان کا اصل مفہود تھا انسانیت کو اس کی نشوونگائیں مدد دینا۔ خدا کی پاک زمین سے ظلم و فساد کی گندگی کو دور کرنا عمل و انصاف کا راجح فایم کرنا۔ حق اس کے حقدار کو پہنچانا۔ خدا کے مختلف المذاہب بندوں میں ہمیں دعجت اور صلح و آشی پیدا کرنا۔ گورنمنٹ پران کا اثر پہنچانا اور وہ اس اثر کو اپنے ان مقاصد کے لئے استعمال کرتے تھے جب تک ہندوستان میں سلطنت مغلیہ فایم رہی اور دربار پر علار کا اثر واپس اور ہب سلطنت انقلابی معاملات میں اسی عدل و انصاف کے اصول پر عامل رہی اس بناء پر تخت گورنمنٹ بر اگرچہ بادشاہ مسلمان نظر آتا تھا مگر ان دراصل گورنمنٹ کا نظام و نسق جمہوری تھا اس کی جمہوریتیوں میں عوام کی رائے انکشن اور انتخابات سے معلوم ہوتی ہے اور اس زمانہ میں جبکہ یہ جدید طریقہ مردی نہیں تھا درباریوں، عمال گورنمنٹ، جاسوسوں اور ملک کے عام حالات وغیرہ کے ذریعہ عوام کی رائے اور اور اردن کی خواہشوں کا بادشاہ کو علم حاصل ہوتا تھا اور وہ ان کی رد شنی میں اپنی بالی میں تعین کرتا اور عوام کو مطہن کرنے کے لئے احکام ہماری کرتا تھا چنانچہ انگلستان کے مشہور مقرر ادمینیٹر ک نے پارلیمنٹ میں ایک مرتبہ تقریر کرتے ہوئے مسلمانوں کے نظام گورنمنٹ کے متعلق صاف اور واضح نقولی میں کہا تھا۔

”صیانتی بادشاہوں کے مقابلے میں مسلمانوں کے قانون میں بدرجہ ایادہ منصبی طیاں ہیں، ان کا اپنے قانون کی نسبت یہ عقیدہ ہے کہ وہ خدا کی طرف سے ہے اس نے بادشاہ سے کہ علیاً تک سب کے سب بکیسا نیت کے ساتھ قانون اور مذہب کے پابند ہیں۔.....

.... قرآن کے قانون کا ہر ہر حرف خالموں کے خلاف گرج رہا ہے اس قانون کی شرح کرنے والے علماء بنا عنیوں کا طبقہ موجود ہے جو اس کا محافظہ قرار دیا گیا ہے اور جو بادشاہوں کی ناراضی سے محفوظ ہے اور جسے بادشاہ بھی ہاتھ نہیں لے سکتا ان کے بادشاہوں تک کو حقیقی اعلیٰ طاقت مالک نہیں ہے بلکہ دہاں کی حکومت ایک حدیک حبودی ہے ۲

(نقاریر ایڈمنڈ برک (اگریزی) جلد اول صفحات ۳۴۱ و ۳۵۰)

علماء کے زیر اڑ ملکی معاملات میں ہندو یا مسلم کا کوئی امتیاز نہیں تھا دونوں کو یکساں حقوق مالک تھے اور ان کے ساتھ یکساں معاملہ کیا جانا تھا چنانچہ ہمارے ملک کے مشہور صنف پنڈت سندرلال ال آبادی لکھتے ہیں ۳

”اکبر، جہانگیر، شاہ جہاں اور ان کے بعد اور مگر زیب کے نام جانشینوں کے زمانے میں ہندو مسلم یکساں حیثیت رکھتے تھے دونوں نداہب کی توقیر کی جاتی تھی ہر بادشاہ کی طرف بے بے شمار ہندو مندوں کو جاگیریں اور معافیاں دی گئی تھیں رجواہ مسلمانوں کا روشن مستقبل پاسچاں ایڈلسین ص ۲۶۳)

شوہد و نظائر بے شمار ہیں کوئی کہاں تک گناہے حرف ایک واحد جو حد رہ بہ عبرت آؤز ہے سن یعنی ۔ سلطان بن محمد نقیں کا نام کس نے نہ سنا ہو گا تاریخ کا ہر طالب علم یا شاہ بے کہ اس کے جاہ دجلال اور عرب و دا ب کا کیا عالم تھا۔ مشہور سیاح ابن بطوطہ اس کے متعلق اپنا چشم دید واقعہ لکھتا ہے ۔

”ایک مرتبہ سلطان کے خلاف ایک ہندو تے عدالت میں استغاثہ کیا کہ بادشاہ نے اُس کے لڑکے کو بے دمہ مارا ہے قاضی نے بادشاہ کو مدینی علیہ کی حیثیت سے عدالت میں طلب کیا اور بتقدیم کی سماعت کی آخر فیصلہ پکیا کہ بادشاہ برم ناہت ہے اور اس سے بد لیا جائے سلطان محمد بن نقیں

نے بے چون دپڑا عدالت کے فیصلہ کے سامنے سر تسلیم فرم کر دیا۔ ابن بطوطہ لکھتا ہے ”دین نے دیکھا کہ بادشاہ نے عدالت کے فیصلہ کے مطابق ہندوزادہ کو دربار میں بلا بیا اور اُس کے ہاتھ میں جھپٹری دے کر کہا کہ مجھ سے اپنا بدل لئے ہے“ مزید پڑائی لڑکے کو اپنے سر کی قسم دے کر کہا کہ جس طرح میں نے تجھ کو مارا ہے تو کبی تجھ کو اسی طرح مار“ ابن بطوطہ کا بیان ہے اب لڑکے نے بادشاہ کے اکیس جھپڑیاں ماریں یہاں تک کہ ایک مرتبہ تو بادشاہ کی ٹوپی بھی سر پر سے گر پڑی۔

(سفرنامہ ابن بطوطہ ص ۱۳۰)

دنیا میں عدل و انصاف ہی ایک الیک چیز ہے جس کے باعث ایک شخص کو کسی حکومت پر کمل اعتماد ہو سکتا ہے۔ مسلمان بادشاہ چونکہ عمار کی زیر نگرانی اس راہ پر گامزن رہتے ہیں اس بنار پر بلا اختلاف مذہب و ملت رعایا کو ان پر اعتماد ہوتا تھا اور بغاؤت و سرکشی کے واقعات ہوتے ہی بھئے تو ان کی بنیاد مذہب کے اختلاف پر نہیں ہوتی تھی۔

علاوہ بریں کسی فرقہ کا اعتماد حاصل کرنے کے لیے یہ ہنایت ضروری ہے کہ اس فرقہ کے لئے کبھی حکومت کے عہدوں اور منصبوں کے دروازے ایسے ہی کھلے رکھے جائیں جیسے کہ خود اپنے فرقہ کے لوگوں کے لئے اور ملکی و انتظامی معاملات میں کسی قسم کا کوئی تعصیب نہ رہتا جائے۔ قرآن کا حکم ہے۔

رَكِّاْتٌ حِجْرٌ مَّتَّخِذُ شَنَانَ قَوْمٌ عَلَىٰ أُنْ لَّا تَقْدِلُ  
كُسْيَ فَرْمَ کی طرف سے کندہ تم کو اس پر بحربہ  
إِعْدَلُ لَوْا هُوَ أَمْرٌ بِاللَّتَّقْوَىٰ۔ تَكْرَدَے کرتم انسان تکردا نہیں! تم بکہ

بہر حال انصاف ہی کر دیجی پر ہیزگاری سے

زیادہ قریب ہے۔

مغل بادشاہوں نے اس معاملہ میں کہیں مذکور ہے تعصیبی برلنی تاریخ کے دفتر اُس سے پُر ہیں۔

اکبر۔ جہاں مگر۔ شاہ جہاں ان سے فقط نظر فدا درنگ زیب عالمگیر و اپنی خشک مذہبیت کے بیٹے  
بدنام ہے اس کے عہد حکومت میں راجپوت اور ہندو سینکڑوں کی تعداد میں بُسے بُسے عہدوں  
اور مناصب پر فائز تھے اور جب کسی نے اس پر اعزاز اعلیٰ کیا تو اس نے فوراً کہا وہ فتویٰ اور حکم  
کے معاملات کا دار و مدار قابلیت پر برداشتے اس میں مذہب کو دفل ہرگز نہ مونا چاہئے ہے۔  
زوال حکومت کے بعد علما کا نفس العین ۱ یہ وکھپاچپے پڑھا اس زمانے سے متعلق ہے جبکہ ہندوستان میں مغلیہ  
سلطنت کا افتخار پر سطور پر فاہم تھا۔ پھر حرب اور مگز زیب عالمگیر کی دفاتر کے بعد اس میں اضھار  
آنما شروع ہوا اور حالات روز بروز بیسے بدتر ہوتے رہتے تو اب علماء نے ان کی اصلاح کی کوشش  
کی۔ اور اس کو کوشش سے ان کا مقصد ملک کی خوش مالی۔ امن دامان۔ سکون والہیان۔ ظلم و جور  
کی بیخ کنی اور فلق فدا کی عام رفاقت و بہبودی تھا ان کو اس سے کوئی دھجپی نہیں تھی کہ حکومت  
مسلمان کی ہو یا غیر مسلم کی وہ صرف یہ چاہتے تھے کہ جس کی حکومت ہمی ہو اضافت کرے اور اس  
سے خدا کے بندوں کو کوئی دکھ نہ پہنچ پھر خدمت انسانست کے اس ہذبہ بند و اعلیٰ کے زیر انتظام  
کی تکمیل کرنے والے سب کوچھ کرنے تھے جو ایک باعث اور سرفوش جماعت کو کرنا چاہتے  
چنانچہ شاہ عبدالعزیز صاحبؒ کے فتویٰ کا جو اقتباس اور گذر چکا ہے اس میں دو باتیں  
خاص طور پر لمحاظی میں رکھنے کے قابل ہیں۔

۱۔ حضرت شاہ صاحب نے انگریزوں کے مخلاف ظلم و ستم کی شکایت کی ہے اُسی میں  
مسلمانوں کے ساقہ ہندوؤں کا بھی ذکر کیا ہے کہ دونوں شہر دہلی اور اس کے ذریح میں امن کا پرداز  
مال کئے بغیر نہیں آ سکنے۔ اس سے یہ صاف ظاہر ہے کہ شاہ صاحب انگریزوں کے مظالم سے مفر  
مسلمانوں کی نہیں بلکہ ہندوؤں کی بھی گلوغل احتیجت چاہئے تھے۔

۲۔ شاہ صاحب کسی ملک کے طرالا اسلام ہونے کے لئے اس میں محض مسلمانوں کی آبادی

کو کافی نہیں سمجھتے بلکہ اس کے لئے وہ بھی ضروری جانتے ہیں کہ مسلمان باعزت طریقہ پر ہیں اور ان کے شعائر نہ سبی کا احترام کیا جائے۔ اس سے یہ ثابت ہوا کہ اگر کسی ملک میں سیاسی افزاں علی کسی غیر مسلم جماعت کے ہاتھوں میں ہو لیکن مسلمان بھی بہر حال اوقیانوس میں شرکت ہوں اور ان کے نہ ہی ودینی شعائر کا احترام کیا جاتا ہو تو وہ ملک حضرت شاہ صاحب کے زدیک بے شہزادہ (اللہ عزوجل) ہو گا اور ازروے شرع مسلمانوں کا فرض ہو گا کہ وہ اس ملک کو اپنا ملک سمجھ کر اُس کے لئے ہر فروع کی خیرخواہی اور خیر اندیشی کا معاملہ کریں۔

علمائے جونپور کا فتویٰ حضرت شاہ عبد العزیز صاحبؒ کے فتویٰ کی عبارت سے ہم نے جو دو ذکر کر رہے ہیں اس کی تائید علمائے جونپور کے ایک فتویٰ سے بھی ہوتی ہے مولانا سید طفیل احمد رحموم ذکر شرہنگر کے والے سے لکھتے ہیں کہ جب مرہٹوں نے انسیوں صدی کے شروع میں مسلمانوں کی سلطنت کو برداشت کیا اور ملک کو تاخت دتا راج کیا اور اس پر قبضہ کر کے رعایا سے چوتھی لینا شروع کیا تو علمائے اسلام سے حسب ذیل استفتائی گیا۔

”کیا فرمائے ہیں علمائے دین اور مفتیان شرع متین اس مسئلہ میں کہ مسلمانوں کا ملک افرا کے ہاتھوں میں چلا گیا ہے جو مسلمانوں کو نمازِ جمعہ اور عیدین ادا کرنے دیتے ہیں اور شریعت اسلام کو تائیم رکھنے کے لئے مسلمانوں کی خواہش کے مطابق قاضی مقرر کرتے ہیں مگر مسلمان حاکم مقرر کرنے کے لئے مسلمانوں کو کفار سے درخواست کرنی پڑتی ہے۔ ایسا ملک ”دارالاسلام ہے یاداً الحرب“ علمائے جونپور نے اس کے جواب میں فتویٰ دیا کہ ایسا ملک ”دارالاسلام ہے“

(مسلمان مہند از ذکر شہنگر ص ۱۳۶ و ۱۳۵)

حضرت سید احمد شہبزادہ ارانی تحریک حضرت شاہ جعلی اللہ اور بھر حضرت شاہ عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہما نے اپنے ارشاد وہا بیت سے جن انقلابی پارٹی کی داع غسلی ڈالی تھی۔ آخر کار اس نے انسیوں

صدی عیسیوی کے آغاز میں حضرت سید احمد صاحب شہید اور ان کی جماعت حضرت کے روپ میں جنم با  
حضرت سید صاحب اور آپ کے رفقاء کا راستے اپنی ذرا ہائے آتشیں سے نام ملک میں آگ لگا کر  
ایک ایسی بڑی جمیعت پیدا کر لی جو ملک کو ہر قسم کے شر و فساد اور ظلم و جور سے باک دصاف کر دے اور  
مسلمان دین سے ارباب نزہت کے ساتھ عزت و خود داری کی زندگی سبر کرنے کے قابل ہو سکیں یہ  
زمانہ پنجاب میں ہمارا جہر رجیت سٹگھی حکومت کا تھا۔ سید صاحب کو مسلسل اطلاعات پہنچ رہی تھیں  
کہ ہمارا بھی حکومت میں مسلمانوں پر ناگفتنی مظالم ہو رہے ہیں ان کے شعائر مذہبی کی علانية توہین ہو رہی  
ہے اور عرصہ حیات ان پر سنگ کر دیا گیا ہے آپ نے اپنے فلسفہ مولانا اسماعیل شہید کو ان واقعات کی تحقیق  
کے لئے پنجاب روانہ کیا اور آنحضرت انہوں نے حضیرہ دید حالات دیکھنے کے بعد ان دا افات و مظالم کی تحقیق  
کردی تو آپ نے پنجاب کا رخ کر دیا۔

جہاد کا منفرد | لیکن اس جہاد سے سید صاحب کا مقصد ملک گیری یا درکوئی دینوی منفعت بالکل  
نہیں تھا جائز اپنے خطوط میں اور خطبات و موعظ میں آپ بار بار اس کا تذکرہ فرماتے تھے مولوی محمد  
جعفر صاحب تھا نیسری و حضرت سید صاحب کے نہایت مستند سوانح نگار میں لکھتے ہیں کہ ایک  
مرتبہ ایک سوال کے جواب میں سید صاحب نے ممان صاف فرمایا کہ ”کسی کا ملک چھین کر ہم بدوخت  
کرنا نہیں چاہتے بلکہ سکھوں سے جہاد کرنے کی صرف یہی وجہ ہے کہ وہ ہمارے برادران اسلام پر ظلم  
کرتے اور اذان وغیرہ مذہبی فرائض ادا کرنے میں مزاحم ہوتے ہیں اگر سکھ اب یا ہمارے غلبے کے بعدان  
حرکات مستوجب جہاد سے بازا آ جائیں گے تو ہم کو ان سے لڑنے کی ضرورت نہ رہے گی“

(سوانح احمدی ص ۷۰)

ہندوستان کی یہ بہت بڑی فتنی تھی کہ سید صاحب کو مسلمانان پنجاب کی خدر جب پالی  
وزبوں حالت کے باعث ہمارا جہر رجیت سنگ کے مقابل صفت آ را ہوا در آ خر معزک بالا کوٹ میں جام

شہادت نوش کرنا پڑا دردہ اصل یہ ہے کہ سید صاحب کا حقیقی مقصد ہندستان کے ہندو اور مسلمانوں کو اپسٹ اندیا کپنی کے تسلط و اقتدار سے بچات دلانا تھا۔ انگریز خود اسے محسوس کرتے تھے اور اس تحریک سے بڑے خوفزدہ تھے اسی بنار پر جب سید صاحب کا ارادہ سکھوں سے جنگ کرنے کا ہوا فوج ہنگریوں نے الٹینان کا سامنہ لیا اور جگی ضرر لوں کے ہمیا کرنے میں سید صاحب کی مدد کی۔ سید صاحب کا اصل مقصد پونکہ ہندوستان سے انگریزی تسلط و اقتدار کا قلع قلع کرنا تھا جس کے باعث ہندو اور مسلمان دو قومی پریشان تھے اس بنار پر آپ نے اپنے ساتھ ہندو مسلمانوں کو بھی شرکت کی دعوت دی اور اُس میں صاف صاف انھیں بتا دیا کہ آپ کا واحد مقصد یہ کہ سے پر دیسی لوگوں کا اقتدار ختم کر دینا چاہیے اس کے بعد حکومت کس کی ہو گی اس سے آپ کو عرض نہیں ہے۔ جو لوگ بلکی حکومت کے اہل ہوں گے۔ ہندو ہوں یا مسلمان یا دو قومیوں وہ حکومت کریں گے چنانچہ اس سلسلہ میں سرحد سے ریاست گواہیار کے مدارالمہماں اور ہبہار من دو لمحت رائے سندھیہ کے وزیر و برادر لشنتی راجہ ہندو رائے کو آپ نے جو خط تحریر فرمایا ہے وہ غور سے پڑھنے کے قابل ہے اس سے آپ کے اصل عزم اور بلکی حکومت کے متعلق آپ کے نقطہ نظر پر روشنی پڑتی ہے ہم اس خط کی اہمیت کی وجہ سے اسے بعینہ نقل کرتے ہیں۔

|                                             |                                                 |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| جناب کو خوب معلوم ہے کہ یہ دیسی ہندو باد کے | بر رائے مالی روشن دمہر بن است بک                |
| بیگانگان بعید اولطن طوک زمیں فذ من          | رہنے والے دنیا جہاں کے تا جدار اور یہ سوڑا بچنے |
| گرویدہ و تاجران متارع فردش بپا یہ           | روئے سلطنت کے ماں ک بن گئے ہیں بڑے بڑے          |
| سلطنت رسیدہ امارت امرائے کبار               | امیروں کی امارت اور بڑے بڑے اہل حکومت کی        |

لہ یہ خط ادا اس کے بعد والا خط یہ دلوں خلوط میو اس سب ابا الحسن علی نذری نے حضرت کے فلمی خطوط کے مجموع سے اپنی کتاب "مسلمانوں کے نسل سے دنیا کی لفظان بیضا" میں از صفحہ ۲۰۸ صفحہ ۲۰۷ فصل کئے ہیں ہم نے ہیں تے پختخطوط مع جو، اخذ کئے ہیں۔

کی حکومت اور ان کی عزت و حرمت کو انہوں نے  
و ریاست رو سائے عالیٰ مقدار پر باد نموده  
اندوز عزت داعتب ایشان بالکل ربوہ  
فاک میں ملا دیا ہے اج حکومت دیساست کے  
چوں اہل ریاست دیساست دندازیہ  
مردم میدان نئے دہ ما تھبہ با خود ہر سے بیٹھے ہیں  
خول نشست اندنا چار چند سے ازاہل فقر  
اس نئے بھوڑا جنڈ غربہ دبے مردم سامان گھریت  
و مسکن کر کھڑے ہو گئے اور محسن اللہ کے دین کی عدالت  
باذکر کھڑے ایسے نکل آئے پہ اللہ کے بندے  
محض بنا بر خدمت دین رب العالمین  
کے نئے اپنے گھروں سے نکل آئے پہ اللہ کے بندے  
بر گزر دنیا دار اور جاہ طلب بھیں ہیں مجھن اللہ کے  
بڑھتے خدمت کے نئے ائمہ ہیں مال و دولت کی  
بر خاستانہ ربانی طبع مال و منال رفتہ  
دین کو ذرا بر ابر مطہر ہیں جس قت ہندو سلطان ان  
کے میدان ہندوستان از بیگانگان و شمناہ  
غایی گردیدہ دنیز سمنی ایشان بر ہفت  
ان کو ذرا بر ابر مطہر ہیں جس قت ہندو سلطان ان  
غیر بھلی دشمنوں سے خالی پڑھائے گا اور ہماری  
کوششیں بار اور بیوگی حکومت کے عہدے پر  
مراد رسیدہ آئندہ مناصب ریاست  
منصب ان لوگوں کو میں گے جن کو ان کی طلب  
دیساست بحال بین آں مسلم باد دیخ  
ہو گئی اور ان دلکی) حکام و اہل ریاست کی تشریف  
دوقت کی بنیاد سکھم ہو گی ہم کمزوروں کو اپنی  
صونھنے کے لئے را آئزو سائے کبارہ غلطائے  
سیاست اور بڑے بڑے صرداروں سے صرف اسی  
عاتی مقدار ہیں قدر مطلوب است کر فدا  
اسلام بیجان دل کنند و پرسند ملکت  
شکن شوند

ریاست گوایا کے ایک سلطان عہدہ دار غلام حیدر خان کو سخت پر فرمائے ہیں۔

ایسی صورت میں مناسب بھی معلوم ہتا ہے کہ  
آپ سردار والا قادر راجہ ہندوستان کے یعنی  
ذہن نشین کریں کہ لکھ ہندوستان کا بڑا حصہ  
غیر ملکیوں کے قبضہ میں جاتا ہے اور انہوں نے ہر جگہ  
فلم و ریادتی پرکار یادگی ہے ہندوستان کے  
ماکلوں کی مکوت برباد ہو گئی کیونکہ کوئی  
کی تاب نہیں بکھر ہر ایک ان کو اپنا ناسیخ ہے  
ہے جو عکس پرستی پر ساہی حکومت ان کا مقابہ کرنے  
کا خیال ترک کر کے بیٹھ گئے ہیں اس بیچہ کذب  
دیے چلت اشخاص نے اس کام کا پیر اٹھایا  
اس صورت میں ان پرستی سرداروں کے لئے مناسب  
بھی ہے جو ساہیاں سال سے اپنی مسند ریاست  
پر جھنپن پیچے آ رہے ہیں کہ اب ان کی کمزوری کی ہر  
فرج امداد کریں اور اس بات کو اپنی حکومت  
کے استحکام کا باعث سمجھیں۔

دریں صورت مناسب دقت چنان میں نہیں  
کہ ریاست پیرا ہے، سیاست آڑائے  
غلظت نشان راجہ ہندوستانے را ایں یعنی  
بعہانڈ کہ اکثر بلاد ہندوستان پرست  
بیگانگان افادہ والیاں ہر جا بنیاد  
آئیں ظلم و جور ہنادہ ریاست رو سار  
ہندوستان بریادرفتہ کے تاب مقاومت  
الیشاں نبی دار دلکہ ہر کس الیشاں را  
آفائے خود می شمار و دباؤں رو سائے  
کبار از مقابله الیشاں نشستند لاچار  
چند کس از ضعفے بے مقدار کر سبند  
پس دریں صورت رو سائے عالی مقدار  
را لازم چنانچہ بر سند ریاست ساہیا  
سال تکن ماندہ اندی بالفضل دراعانت  
ضعفار مذکورین مسائی بلیغہ بجا آرند  
و اک را باعث استحکام بنیان ریاست  
خود شمارند (مجموعہ خطوط فلمی)

حضرت سید صاحب کے ان خطوط کو غور سے پڑھنے کے بعد تجزیہ کئے تو حسب ذیل اور  
بدروشی پڑتی ہے۔

- ۱۔ آپ انگریزوں کو "بیگانگان بعید اوطن" اور پردیسی سمجھتے تھے اور ان کے استیلاڈ نسلب سے تنگ اگران سے رشنے کا غرض رکھتے تھے۔
- ۲۔ آپ ہندوستان کو اپنا ملک اور وطن سمجھتے تھے۔
- ۳۔ جہاد سے آپ کا مقصد فرد اپنی حکومت قائم کرنا ہرگز نہیں تھا بلکہ دین رب العالمین کی خدمت تھا۔
- ۴۔ ہندوؤں سے اختلافِ مذہب کی بار پر آپ کو پشاور توکیا ہوتی آپ کمپنی کے ہاتھوں مظلومیت دیا مالی میں ہندو اور مسلمان دونوں کو کیساں شریک ہانتے تھے اور جہاد سے آپ کی غرض دونوں کو ہی اجنبی انتدار کی؛ عصیت سے نجات دلانا تھا۔
- ۵۔ کامیاب ہونے کے بعد ہندوستان میں ملکی حکومت کا نقشہ کیا ہوگا؟ اس کا فیصلہ آپ طالبینِ مناصبِ ریاست و سیاست پر چھوڑتے ہیں۔ مگر ہندوؤں کو یہ اطمینان صور دلاتے ہیں کہ وہ سید صاحب کی کوششوں کو اپنی ریاست کی بنیاد کے مستحکم ہونے کا یا عث سمجھیں اور اور پھر سید صاحب کا ہندو ریاستوں کو بدادر شرکت جگ کی دعوت دینا اور اپنے تو پنجاہ کا افسر راجہِ رام راجپوت کو مقرر کرنا پر خود اس کی دلیل ہے کہ آپ ہندوؤں کو اپنا ملکوں نہیں ملکیہ شریک، حکومت بنانا چاہتے تھے بیشک سید صاحب علیگہ کہا علیہ کلمۃ اللہ اور دین رب العالمین کی خدمت کا ذکر کرتے اور اسی کو اپنی مساعی کا محترم بنانے میں لیکن آپ یہ خوب سمجھتے تھے کہ علامہ کلمۃ اللہ کا ذریعہ صرف یہی نہیں ہے کہ ایک فرقہ والگر نمائش قائم کی جائے اور خود حاکم بن کر دین سے برادر دین کو اپنا حکوم بنایا جائے بلکہ اس کا سب سند بادھ موڑ طریقہ یہ ہے کہ برادر دین دین کو سیاسی اقتدار میں اپنا شریک کر کے اسلامی فتنائی اخلاقی سے ان کے دونوں کو فتح کیا جائے اور اقیمت اور اکابر کے مسئلہ کی کوئی پچیدگی آپ کے ذہن میں نہیں تھی۔ کونکہ آپ کے زدیک یہ دونوں بے حقیقت

پیزیں بھیں جو اپنے عمل میں سب سے زیادہ پرچش - فدا کار۔ سرگرم اور مخلص دو دنیات دار ہیں گا امامت اور لیڈر شپ اسی کے باعث میں رسمی خواہ اقامت کے فرقے سے تعلق رکھے یا اکثریت کے فرقے سے۔ قرآن مجید کی آیت

کَذُلِّمٌ فَيَقُولُ إِنِّي غَلَبْتُ فَيَقُولُهُ كَبِيرٌ  
کتنی جھوٹی بھجوٹی بھکریاں ہیں وہ بڑی بھکریوں پر  
غالب آجائی ہیں۔

آپ کے نئے مشغیل راہ تھی۔ اقامت میں ہونے کا خوف وہ اس اور دسوسرہ والدینہ صرف اسی شخص یا گروہ کو پورا سکتا ہے جو سست عمل۔ کمزور اور سبک مایہ ہو۔ اور جو اپنے بجاوے کے نئے خالی فلم بندیوں کا محتاج ہو۔

ہندوستان کی سر زمین کو اپنی سخت جانی کا انتقام ایسی ایک سورج سے زائد مرد نک اور دینا تھا کہ حضرت سید صاحب ۱۸۳۸ء کے میں کے مہینے میں بیقاوم بالا کوٹ اپنے محوب ترین رفقار کے ساتھ شہید ہو گئے اور اس جماعت کا شیرازہ بھر گیا۔

آئی قدرح بُتکست و آسانی نماند

۱۸۳۸ء کی جنگ آزادی اپنے کہ آپ دنیا میں نہ رہے لیکن اپنے نفسِ شری بر سے یہاں کے اربابِ عزیمت اور سرفرازشانِ حق و صداقت کے دلوں میں ظلم و فساد کے استعمال اور استغاصِ دُلُن و احیائے ملتِ اسلامیہ کے جنبیہ کی چواؤگ روشن فرگتے تھے دہ یوں سرد ہوتے والی ہیں تھی آپ کی جماعت کے بہت سے افراد "مجاہدین" کے نام سے سرحد کے مختلف علاقوں میں پھیل گئے ۱۸۴۷ء تک اس جماعت کی نیاں سرگرمیاں جاری رہیں۔ ان کے علاوہ جوار باب عزیمت ہندوستان کے اندر موجود تھے انہوں نے ۱۸۴۷ء میں جنگ آزادی کا فقارہ بجا یا۔ یقینت دھکی چھپی ہیں ہے کہ اس جنگ کی قیادت اور سپاہی کا شرف بھی انھیں حضرات کو حاصل تھا جو حضرت سید صاحب

سے بواسطہ علمی اور دینی طبقہ رکھتے تھے اور جو حضرت ہی کی طرح اربابِ علم دین اور اصحابِ شریعت و طریقت تھے۔ مولانا محمد ناصم صاحب ناؤزی مولانا رشید احمد صاحب گنگوہی، حضرت حاجی امداد اللہ صاحب، حافظ سید ضامن شہید صاحب اور دوسری جانب مولانا فضل حق صنا خیر آبادی، مفتی عذایت احمد صاحب کا کوروی اور دوسرے اعظم علماء اور اکابر ملت اس جگہ میں شریک تھے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ یہ جگہ ناکام ہو گئی تو حضرت حاجی صاحب بھرت کر گئے۔ حافظ ضامن علیہ صاحب رشتے ہی رشتے شہادت کی سعادت سے سرفراز ہو گئے تھے اور دوسرے لذکر حضرات کو کہتے یا نی کی سزا کا حکم ہوا۔

اگرچہ اس جگہ کی خریک اور اس میں سب سے بڑا دخل علمائے کرام کو تھا اور رشتے والدین میں مسلمانوں کی ہی تعداد زیادہ تھی جیسا کہ مولانا فضل حق صاحب خیر آبادی نے الثورة الہندیہ میں تصریح کی ہے اور اسی بنار پر جب انگریزوں کی حکومت بہاں قائم ہو گئی تو انہوں نے اس «فرد» کا انقام سب سے زیادہ مسلمانوں سے ہی لیا اور ان کو ہی بُری طرح پامال کیا گیا لیکن انگریزوں کے غلاف یہ جگہ بلاشبہ ایک فرمی جگہ تھی ہندو اور مسلمان دونوں ہی ان سے رہ رہتے تھے اس سلسلہ میں جہاں مسلمان علماء اور ارباب دولت کے نام نظر آتے ہیں ہندوؤں میں ہمارا جمہ تھجور عرف ناما صاحب اور رانی جھانسی وغیرہ کے نام بھی نہیں نظر آتے ہیں۔ ملک اور وطن کے غدار سنت تو مکیم احسن اللہ خاں اور مبدیو سنگھ راجہ پور ایک کی طرح ہندو اور مسلمان دونوں ہی تھے اور ملک کے سفرزادش و جاتیاز سپا ہی تھے تو ہندو اور مسلمان دونوں ہی تھے لیکن اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ ہر ہال خریک ازادی کی طرح اس جگہ ازادی کی قیادت اور لیڈر شپ بھی مسلمانوں کے ہاتھوں میں تھی اور اس میں ہندو اور مسلمان کی کوئی تفریق نہیں تھی بلکہ ہندوستان اور ہندستانیوں کی جگہ انگریزوں اور پرنسپی سوداگروں سے تھی جو باہر سے اگر اس ملک پر تبعص کر میجھے تھے۔

سرسید علام جنگ بلاسی (۱۹۱۸ء) اور جنگ بیور (۱۹۴۷ء) کی طرح خفہ اعوام کی پنج آزادی ہبی ناکام رہی اس کی پاداش میں مسلمانوں کو بہت زیادہ اور ہندوؤں کو نسبت کم جو مصالح دلائل برداشت کرنا پڑے وہ تاریخ کی کوئی پوشیدہ حقیقت نہیں ہے۔ یونیکیوں ناکام ہوتی ہی؛ اس کے اسباب و وجہ پر بحث کرنا ہائماً موضوع کنگو سے فارج ہے اب دیکھنا ہے کہ اس کے بعد ملار کا اعلیٰ عین اور حیا عنوان کا کیا روایہ ہے؟ ہندوستان پر انگریزوں کی حکومت کے قائم ہو جانے کے بعد مسلمانوں کی تباہت و مختلف شاخوں میں بہت گئی۔ ایک جانب سرسید اور ان کا گردب سخا جہنوں نے ازاں و نیر سکائی محسوس کیا کہ مسلمانوں کے لئے اب اس کے سوا کوئی اور چارہ کا رہنی ہے کہ ان کو بیان کے بدیکی حاکموں سے فریب زکیا جائے اور ان میں اور انگریزوں میں بوشیدہ قسم کی اجنبیت پائی جاتی ہے اس کو ددد کر کے اعتماد باہمی پیدا کیا جائے سرسید نے دیکھا کہ ہندوؤں نے انگریزوں کی حکومت سے تعاون شروع کر دیا ہے۔ اس بار پر ان کو خیال ہوا کہ اب اگر مسلمان حکومت سے تعاون نہیں کرتے تو لازمی طور پر وہ اپنے برادران وطن سے بہت پچھے رہ جائیں گے حکومت میں ان کو کوئی عمل دھل نہ ہوگا اور ان کی حیثیت ہندوستان میں راججوں میں ہو جائے گی اس خیال کے تحت انہوں نے مسلمانوں کو انگریزی تعلیم کی طرف منوجہ کیا عام مسلمان انگریزوں کے ساتھ اپنے پرانے جذبہ نفرت کے باعث جس کی بیان انگریزوں کی اقتصادی وٹ کھسوٹ اور ان کے نظام پر لمحہ سرسید کی بات سننے کے لئے آمادہ نہ تھے اور وہ انگریزوں کی طرح خود سرسید کو بھی شک و شبہ کی تکامتے دیکھنے لگے گئے تھے۔ لیکن سرسید اپنے جذبہ بے فرار سے محروم تھے۔ انہوں نے اپنے خیالات کی اشاعت اور مسلمانوں میں ذہنی انقلاب پیدا کرنے کی غرض سے ملک کے گوشگوش کی تاک جہانی بہبود ملت کے سامنے رہنے لگا گردئے ان کے قدر میں پرانی ٹولی رکھی اور ان کو آمادہ کیا کہ وہ صافی کی پڑائی دستازوں کو بھول کر دقت کے نئے مطالیک کو سئیں اور اپنے مستقبل کو بہتر بنانے کی سامنی میں ہمہ تن لگا جائیں مسلمانوں میں سرسید نے اپنے مقصد کی تکمیل کے لئے علیحدہ ہیں انگریزی زبان اور اس کے علوم و فنون کی

تعلیم کا ایک مدرسہ العلوم فائم کیا اور بعد سری ہابن تہذیب الاخلاق جاری کیا جس میں اسلام اور اس کی تعلیمات پر پے رہا ہے۔ مذاہل کی موجودہ صورتوں پر نیم سیاسی اور نیم مذہبی داخلی مقامات تحریر کئے ان کا مقصد جیساں ایک طرف مذاہل میں وقت شناختی۔ بصلاحت کو شناختی اور دماغ کی بیداری کا پیدا کرنا تھا۔ دوسرا ہابن ان سے غرض یہ سمجھی کہ انگریز کو بعض اسلامی تعلیمات کی وجہ سے مذاہل کی نسبت جو شکوہ و شبہات تھے ان کو دور کر جائے۔ اس سلسلہ میں وہ اتنے آگے بڑھ گئے کہ انہیں طلاقی حد بندیوں کا بھی خیال نہیں رہا اور اس بناء پر انہوں نے قدم پر بٹھو کر ہیں کھاہیں۔

پہاں سر سید کے غہبی انکار و عقائد سے بحث مقصود نہیں بلکہ مذاہل کی سیاسی تفاصیل پر بہرہ کے لئے انہوں نے جو کام کیا صرف اس کا ایک سرسری جائزہ دینا ہے۔

اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ سر سید کا انگریزی تعلیم اور انگریزی علوم و فنون کی طرف مذاہل کو متوجہ کرنا وقت کا ایک بہت بڑا تفاضاً تھا جو انہوں نے محسوس کیا اور اس کے لئے انہوں نے شب و روز کی محنت و مشقت کر کے اور فرم کی گاہیاں سننے کے باوجود جدوجہد کی وہبے شہزاد کی ذمہ انگریزی اور در دمندی کی دلیل ہے دسہ اگر سر سید کو اپنی کوششیوں میں کامیابی نہ ہوئی اور مغلی علوم و فنون کی طرف سے ان کی فخرت کا دبی عالم رہتا جو اس دفت خانوں کی جانب سکتے ہے کہ ان کی بیانانگی نے آج انھیں کہاں پہنچا دبا ہوتا۔ کسی ایک محکمہ میں کسی دفتر میں کسی عہدہ اور منصب پر کوئی مسلمان نظر آتا اور انہوں کو دنیا کی جزوی ترقیات اور جو بد انکار دکار کا کوئی علم ہوتا۔ نہ ان کی کوئی بات سُستا اور نہ اپنی آواز کسی کو سنا سکتے تو نیکن سر سید اور ان کے رفقاء کی ان کوششوں اور ان کی ان خدماتِ قومی کے اعزاز کے باوجود ہبایت افسوس کے ساتھ کہتا ہے کہ انہوں نے انگریزی تعلیم کی اشاعت کے ساتھ ساتھ مذاہل میں جو نکر پیدا کی وہ ان کے حق میں آئندہ چل کر ایک زیرخاک ہوا۔ اور اس نکر کی وجہ سے مذاہلہ بنی انہند بی بی اور نندی روایات سے دند جا بٹے جن کے باعث ہبند وستان میں ان کو ایک امتیاز حاصل

خواں فکر کا سنجیز کیا جاتے تو دبائیں خام نایاں نظر آئیں گی ایک انگریزی حکومت سے انہیاں بستے اور دوسرے مسلمانوں میں ہندوؤں سے ملیحدگی کا جذبہ۔

سرسید کی تحریک چھپک ہی چیز کا حق ہے اس کا ادازہ اس سے ہو سکتا ہے کہ سرسید نے صرف انگریزی ملجم و فون کی اشاعت نہیں کی بلکہ مسلمانوں کو انگریزی تہذیب و ترقی اور انگریزی معاشرت اختیار کر لینے کی بھی تلقین کی گیا ان کے زدیک کسی سنجیز کے اچھا برا ہونے کا معیار یہ تھا کہ انگریز ایسا کرنے میں یا نہیں کرتے ان کے خطہات دیکھ کر حیرت ہوتی ہے کہ وہ کس طرح طلباء مدرسہ العلوم سے بار بار اور تباکر کہنے لئے کہ وہ انگریزوں کی طرح کھانا پینا اور ان کی طرح اتنا بیٹھنا بھی سیکھیں لکھانے کے وقت چھڑی اور کائنے کے صحیح استعمال کی مشق ہم بہرچائیں علاوہ بربی انھوں نے انگریزی تعلیم اور انگریزی علوم د فون اور انگریزی تہذیب و ترقی پر اتنا زور دیا کہ اس کے سوا ہر چیز نظر انداز ہی کر دی اُنہیں کفریں اعزاز پیدا کیا دیں اس کے بنیادی عقاید کو مضمون اور کردار بنا یا اسلامی ملجم و فون کی مخالفت کی اور عربی زبان اور عربی نظم و نثر کا مذائق اُڑایا ان مسائل پر کبھی خود اپنے نام سے اور کبھی رہنمائی کے ذریعے نام سے پر زد مقاولات لکھنے کے جواب میں مولانا بشی نے نہایت مدل اور مسکت مقاولات سخیر کے ان سبب پر جو کا اثر ہوا اک ملیکہ و نمہیب سے بے اعتنائی اور مغرب زدگی میں مشہور ہو گیا اور ایک پ्रاطیقه جو علم کے قتوے کے بغیر نہیں تو اتنا تھا وہ نہ صرف پرکھ عمار سے منخر بن گیا بلکہ احکام و مسائل دینی کی کھلماں تعمیک و تذليل کرنے والا اور مغربی معاشرت کو اس سے اپنا اذر ھٹانا پھنسنا بنا لیا۔ اسی طرح سرسید نے سماںی فلامی کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کو ذہنی اور دماثی اور اخلاقی اعتبار سے بھی انگریزوں کا غلام بنا دیا۔ انھیں اب اسلامی تعلیمات۔ اسلامی معاشرت اور اسلامی تصور زندگی کے ساتھ ماضی ہندوستانیت سے بھی نفرت ہو گئی اور دیں بینا اُن کے لئے ننگ تھا اور انگریزی میں گفتگو کرنا سر برائی فخر و تاز شہ سندھستان کا قومی لباس پہنئے ہوئے انھیں شرم آئی تھی اور انگریزی لباس زیبی نہ

کر کے ان کی اگر دن اگر جاتی تھی اسی طرح انگریزی تعلیم کی اشاعت سے لارڈ مکالے کے قول کے مطابق انگریزوں کا جو اصلی مقصد تھا یعنی ایک ایسی دریائی ملخوق پیدا کرنا جو صورت اشکل اور زنگ کے اعتبار سے ہندوستانی ہو گرذ ہن اور دناغ کے لحاظ سے انگریز ہو۔ وہ سرسید کی کوششوں سے پائے گیل کو پہنچ گی۔

سرسید اور ہندوستانی قومیت اب رہی دوسرا چیز یعنی یہ کہ سرسید کی تحریک کا ہندوستانیوں کے بینی تعلقات پر کیا اثر پڑا؟ تو اس سلسلہ میں یہ یاد رکھنا ضروری ہے کہ شروع شروع میں سرسید ہی عالمہ کی طرح ہندو اور مسلمان۔ سکھ اور عیسائی جو اس ملک کے باشندے تھے ان سب کو بھیتیت ہندوستانی ہونے کے ایک قوم مانتے تھے اور شہری حقوق میں ان کی برابری کے قائل تھے چنانچہ ایک لکھر میں فراہمی قوم کا اسلامی ایک ملک کے رہنے والوں پر ہوتا ہے .....  
..... یاد رکھو کہ ہندو اور مسلمان ایک نسبی لفظ ہے۔ ورنہ ہندو مسلمان اور عیسائی بھی جوں ملک کے رہنے والے ہیں اس اعتبار سے سب ایک قوم ہیں جب یہ سب گروہ ایک قوم کہے جاتے ہیں تو ان سب کو ملک فائدہ میں جوان سب کا ملک کہلاتا ہے ایک ہونا جاتے ہے اب وہ زمانہ نہیں ہے کہ صرف نسبتی کے نتیجاءں سے ایک ملک کے باشندے دو قومیں سمجھے جائیں۔ ایک اور موقع پر تو انہوں نے جرأت سے کام بکر بہاں تک کہہ دیا۔

”جس طرح آریہ قوم کے لوگ ہندو کہلاتے جاتے ہیں اسی طرح مسلمان بھی ہندو یعنی ہندو ٹکنے کے رہنے والے کہلاتے جاتے ہیں۔“

ایک مرتبہ سفر، بخارا میں ہندوؤں کو خطاب کرتے ہوئے ارشاد ہوا۔

”آپ نے اپنے تئے جو لفظ ہندو کا استعمال کیا ہے وہ میری رائے میں درست نہیں ہے گوئے“

لہ مجموعہ لکھر سرسید میں ۱۴۶۷ء میں سرسید کے آخری معنای میں ۵۵

ہندو میری رائے میں کسی نہ بہب کا نام نہیں ہے بلکہ ہر ایک شخص ہندوستان کا رہنے والا پہنچنے والے پہنچنے والے ہوں ہندو نہیں سمجھتے۔ (سفرنامہ سفر و حجہ سر سید ص ۱۳۹)

سر سید اور ہندو مسلم اتحاد ان خیالات کی وجہ سے وہ ہندو مسلم اتحاد کے اس وقت تک بڑے زبردست طی تھے اور جیسا کہ اس کی تبلیغ کرنے پڑتے تھے۔ چنانچہ ایک موقع پر انہوں نے نہایت زور دار الفاظ میں فرمایا۔

”ہم نے متعدد مرتبہ کہا ہے کہ ہندو مسلمان اس کی درآمدگی میں، اس کی خوبصورتی اس میں ہے کہ اس کی دلوں آنکھیں سلامت اور برابر ہیں اگر ان میں سے ایک برابر نہ ہی تو وہ خوبصورت دہن بننگی ہو جائے گی اور اگر ایک آنکھ جا بار بھی تو کافی ہو جائے گی۔“

مخدہ قومیت کے قائل ہونے اور ہندو مسلم اتحاد کے زبردست حامی ہونے کی بنیاد پر برادرانِ املن ان کو نہ صرف یہ کہ اعتماد اور پھر و سر کی نگاہ سے دیکھئے تھیکہ ان کو اپنا بھی لیڈر سمجھنے لگے تھے وہ جہاں کہیں جاتے تھے ہندو بھی اُن کو خوش آمدید کہتے ہیں سپا سماں مہیں کرنے اور ہر طرح ان کی آذ بھکت کرتے تھے مدرسہ العلوم علیگढ़ کے چندہ میں شرکیک ہوتے تھے۔ علاوہ بریں بعض ہندو راجاؤں اور جہاڑا جوں کے مقابر میں جہنوں نے ملک کے مفاد کا ساتھیں دیا تھا سر سید کو اپنا خیرخواہ اور سچا محب وطن پڑا تسلیم کرتے تھے چنانچہ سفر بیان کے سلسلہ میں وہ جاندھر پہنچنے والیں برہمن سماج اور آریہ سماج کے یک وحدتے بھی سپا سماں مہیں کیا اور اس میں علانية اس کا اعزاز کیا کہ ”ہندو راجہ جہاڑا جوں سے بہت بچا امید کی ما سکتی تھی ملک کے خیرخواہ ثابت ہنسی ہوئے۔ لیکن آپ نے حب الوطنی کو باہمی سے نہیں دیا درا البرٹ بل اور دیگر ملکی تجویزوں کی کوشش میں استقلال کے ساتھ حمایت کی۔“ (مخاہت سر سید بوہدر کشمیری پریس لاہور ص ۵) اور یہ راقع ہے کہ اس وقت تک سر سید ایک سچے محب وطن کی حیثیت سر سید کے آخری مصائب میں ص ۵ ٹہے یہ بتا دینا ضروری ہے کہ ہندو مسلم تعلقات کے سلسلہ میں سر سید کی تفویر و دل بقیہ حاشیہ مفہوم آئندہ پر

سے مکمل معالات میں فرقہ وارانہ نقطہ نظر کو پاس نہیں آئے دیتے تھے یہاں تک کہ وہ کوئی نشستوں، سرکاری عہدوں اور دوسرے حقوق کا مطالیب کرتے وقت مسلمانوں یا ہندوؤں کے لفظ کے بجائے "ہندوستانیوں" کا لفظ استعمال کرتے تھے اور کوئی نہیں نامانندگی کے لئے مخلوط انتخاب پر زور صبت نہیں

۔ ۔ ۔ ۔ ۔

سب سی نقطہ نظر میں تبدیلی | لیکن افسوس ہے کہ سر سید کا یہ رنگ مستقل اور درپاٹا بات نہیں ہوا اور انگریز دور کی سیاست کے زیر ازان کے سیاسی سلک میں اپنک تبدیلی پیدا ہو گئی، انگریز اپنی حکومت کے بغایہ ادائیگی کے لئے دو چیزوں نہایت ضروری سمجھتے تھے ایک یہ کہ مسلمان بچے اور سچے مسلمان نہ رہیں اور دوسرے یہ کہ ہندوستانی قومیت متحده کا تصور ان کے دماغ سے تباہ جائے۔ ان دو مقصدوں کے لئے انہوں نے مردم العلوم علیگہ حصے کے انگریز پرنسپل مشرپیک کو سر سید اور ان کی جماعت پر عادی کر دیا اور ہندوستانی قومیت کے مصلحے میں کامیاب ہوئے۔ جیت ہوتی ہے کہ "اسباب بغاوت ہند" کا مقصود دو، اپنے مقصد کے مصلحے میں کامیاب ہوئے۔ اور ہندوستانی قومیت پر خفر کرنے والا سر سید کس طرز یک بیک ایک طرف تو انگریزوں کا ایسا زبردست ہائی اور ہمدد بن جامائے کہ انگریزوں کی حالت میں ترکوں کی مخالفت کرتا ہے، مخلافت اسلامی سے مسلمان ہند کو بے تعلق کرنے کی غرض سے ٹھانہ خفر کرتا ہے۔ صدر کے نیو اوز میں انگریزوں کا بڑا پیشہ کرنے کے لئے اپنے آدمی بھیجا ہے اور انہی کو اولی الامر فرار دے کر ان کی اطاعت و فرمانبرداری کو مسلمانوں کے لئے فریضہ نہیں بنا ہے اور امر میں انکی نقابی اور تقیید کو مسلمانوں کی بجات کا احد فریضہ سمجھا ہے اور دوسری جانب ہندواد مسلمان دلوں کو دو الگ الگ قومیں فرار دے کر ان کے باہمی اتحاد و اتفاق کے امکان سے انکار کرنا ہے۔ اس کے نزدیک انگریزوں اور مسلمانوں میں دوسری ممکن ہے لیکن یہ ناممکن ہے کہ ہندو اور مسلا مانی صفوی گردشہ یا مقالات کے جوابیات سطور بالا میں پیش کئے گئے میں دو سب مولانا سید طفیل احمد صاحب را کی خاطر لذکر "مسلمانوں کا بعد ختن مستقبل" سے ماذہیں

وہ دن مل کر مجہدی طرز کی کوتی حکومت بنائی۔

یہ انقلابِ ذہبیت مشربیک کی سلسلہ کوششوں کا نتیجہ تھا چنانچہ مولانا سید طفیل احمد حب  
لکھتے ہیں۔

”مشربیک کی حکمت عملی نے صرف پندرہ سال کے عرصہ میں نہ صرف علیگڈھ کے دلدار کی  
بلکہ علیگڈھ تحریک کے کل حامیوں کی ذہبیت کو بالکل بدل دیا اور خدا و نبی تعالیٰ سے کہیں زیادہ  
ان پر حکام کی بند اس سے زیادہ ہندو اکثریت کی ہیئت طاری ہو گئی اور وہ سمجھنے لگے کہ اگر  
حکومت بزرگ ہو گئی فبراہ دین وطن سات کروڑ مسلمانوں کو ہر پ کر جائیں گے؟“ (مسلمانوں  
کا درجن مستقبل پانچواں ایڈیشن ص ۲۶۶)

بس یہ دن ہے کہ علیگڈھ کے سیاسی نقطہ نظر میں فرقہ دار انگ پیدا ہوا ہندو اور مسلمان دو دل  
لود دو قدم ڈال دیا گیا مسلمانوں کے دلوں میں ہندو اکثریت کی طرف سے ہے اعتمادی پیدا کی گئی اور ان سے  
فرقہ دار کے مسلمانوں میں یہ جذبہ پیدا کرنے کی کوشش کی گئی کہ رہا امگر بزرگوں کی حکومت کو زیادہ سے زیادہ  
مشبوط اور مستحکم کرنے کی سعی کریں اور علیکی معاملات میں برا و ران وطن کے ساتھ اشتراک و تعاون سے بازیں  
یہ جو کچھ آپ نے پڑھا علیگڈھ کی تحریک کی مختصر رواداد تھی اب دیکھتے کہ اس کے بالمقابل  
شہزادگی جنگ آزادی کی ناکامی کے بعد علماء کا رد برا دران کا سیاسی نقطہ نظر کبارہ اور اس سلسلہ میں نہیں  
کیا کچھ کیا؟

(باتی آئندہ)

# اجماع اور اُس کی حقیقت

از جناب محمد باشمش صاحب ابیم۔ ۱۔

(۲)

خلاصہ ہے کہ اجماع کی راہ سے دین میں کسی مسئلہ کا اضافہ نہیں ہوتا بلکہ مسئلہ کا نفس تو تپاس یا صفت بلکہ کتاب ہی سے ہوتا ہے صرف علمی تعلق مسئلہ تھے اگر پہلے فتنی تھا تو اجماع اسی کیفیت کو قطعیت سے بدل دینا ہے اس سے یہ بات معلوم ہوئی کہ اجماعی مسائل میں دو چیزوں کی ضرورة ہے ایک نورہ دلیل جس سے اصل مسئلہ ثابت ہو ادا اس کے بعد اس ثابت شدہ مسئلے پر اجماع رہ گئی یہ بات کہ ہر دوہ مسئلہ جس پر اجماع قائم ہوا ہے کیا اس کی دلیل کا جاننا بھی ضروری ہے ایک سوال پر میں نے بصیرات کیہا دلیل کا ہونا تو ضروری ہے لیکن دلیل کا علم اور جانتا یہ بھی ضروری ہے اس باب میں ملکار کی رائیں مختلف ہیں، عام خیال یہی معلوم ہوتا ہے کہ دلیل ہونا تو ضروری ہے لیکن اس کا جاننا ضروری نہیں ہے۔ اور یہی مطلب ہے صاحب کشف کے ان الفاظ کا

اجماع لا يصدق من الأهلين العلماء

إِهْلُ الْأَرْضِ لَا يَتَصَوَّرُ مِنْهُمْ إِجْمَاعٌ

عَلَى حُكْمِ مِنْ أَحْكَامِ اللَّهِ تَعَالَى جِزْءًا

عِنْ دِيْنِ دَالِّيْلِ مِنْهُ بَلْ تَقْرِيْبًا

كَمَا لَيْسَ بِغَيْرِ كُمْيَةِ دَلِيلٍ كَمَّ كَمْ

میں سے کسی حکم پر اجماع کر لیں مکہ مزدہ ہے کہ  
اجامع الحنفی نے کسی ایسی چیز پر کیا ہوگا جو  
کسی ایسی حدیث سے مخالف ہو جو الحنفی نے  
سمی ہوگی یا ان فوصل کے کسی ایسے معنی پر یہ جائے  
متفق ہوا ہوگا جسے وہ روایت کرتے ہوں اور

حکم پر بھی معنی افزایا جائے ہو،

جس کا مطلب یہ ہوا کہ دلیل اگر نہ بھی معلوم ہو تو اس کے یہ معنی نہیں ہیں کہ جس مسئلہ پر اجماع فائدہ  
ہوا ہے طبقہ میں کوئی دلیل اس کی نہیں ہے یعنی کسی قرآنی آیت یا حدیث کا ہونا ضروری ہے۔  
درہ کم از کم یہی کہ مسئلہ ابتداءً قیاس سے ثابت ہوا تھا اس نے طبی تھا اجماع نے اس قیاسی مسئلہ  
کو نقطی بنادیا۔ لیکن یہ ناممکن ہے کہ مسلمان اور مونمن ہونے کے بعد علاوہ اسلام اپنی طرف سے  
دین ہیں کسی بات کا اضافہ کریں عقل اس سے الکار کرنی ہے۔ بہر حال دلیل کا عدم الحکم ہم ایکی  
لوستزم نہیں ہے اور یہی مطلب ہے صاحب کشف کا

ان الدلیل یعنی لشرط لا ان عدم دلیل کا نہ ہونا یہ اجماع کے لئے شرط نہیں ہے

لیکن دلیل کا نہ ہونا یہ بھی اجماع کی شرط نہیں ہے

الدلیل شرط

دریں تو خال کرنا ہوں کہ یہ بھی صرف نہ ایک علی احتمال ہی ہے درہ کسی قسم کا اجماعی مسئلہ ہو  
لیکن نہیں تو قیاس سے اس کا ثبوت بہر حال قرار ہم ہو سکتا ہے مثلاً بعض لوگوں نے اس کی مثال پیش  
کرتے ہوئے کہ مسئلہ پر اجماع قوایم ہے لیکن اس کی دلیل معلوم نہیں ہے۔ بیس بالستاطی کو سپی  
لیا ہے یعنی ایجاد و تقویل کا ذکر اضافہ میں نہ صرف علی یعنی دین سے خرید فروخت کی نکیں ہو جائے  
رکھنے ہیں کہ اس کے پوار کا نتیجی صرف اجماع پر مبنی ہے لیکن دلیل اس کی معلوم نہیں ہا لئکن

## فرکان مجید میں جب

اگر ان تکون تجارت اصناف منکر  
مگر با ہمی رفاقتی سے جو تجارت (لین دین ہر)  
ہو جائے ہے۔

کے الفاظ صحیح بیع کے متعلق موجود ہی جس سے مسلم ہو اکھ صوت بیع کے لئے صرف طرفین کی مراضاۃ کی ضرورت ہے اب یہ مراضاۃ خواہ الفاظ سے ظاہر ہو یا بغیر الفاظ کے دلوں کو عامم ہے اور یہ بالغاتی مراضاۃ کی دسری شکل ہے۔ لیں یہ کہنا کہ بیع بالمعاملی کے جائز کی وسیل معلوم نہیں فار تسلیم نہیں ہے۔

البتہ علمار میں جو لوگ اس کے قائل ہیں کہ تیاس یا غیر واحد سے ثابت ہونے والے مسائل پر اجماع قائم نہیں ہو سکتا جیسا کہ صاحب کشف نے نقل کیا ہے

ذهب داؤد انظاہری و اتباعہ داؤد ظاہری اور داؤد کے پیروز نیر شعیر اور

والشیعہ رحمن بن جریر الطبری محمد بن جریر الطبری

والقاشانی من المعتزلة الی ایت عتری معتزلہ ایت

مستند الاجماع لا یکون الا دليلاً عتری معتبر مسند الاجماع لا یکون الا دليلاً

الطباطبائی الائمه بنی عترة الاجماع بخبر الواحد عتری معتبر مسند الاجماع بخبر الواحد

والقياس عذری معتبر مسند الاجماع بخبر الواحد عذری معتبر مسند الاجماع بخبر الواحد

ان کے لئے البتہ شواری پیش آ سکتی ہے لیکن جب جہور کا مذہب ہی ہے مبیا کہ ماذ  
کشف ہی نے لکھا ہے۔

المستند یعلم ان یکون دليلاً ظنیاً ایجاع کی سند

کا لجیل الواحد والقياس عند جمودہ اور مستند یعنی کہنے میں) جہور علماء کا خیال ہے

کہ یہ ہر سکنا ہے کہ وہ کوئی ملکی دلیل ہو، غلاظت

و اصول یا قیاس ہو،

وازدہ کی اس دعوت کے بعد میں نہیں سمجھتا کہ قیاس سے بھی کسی مسئلہ کا ثبوت نہ ہے ہا ہو یہ کچھ ایک فرضی اسی بات ہے اور میں تو یہ کہتا ہوں کہ اجماع کی قیمت ہی ان مسائل میں حاصل ہوتی ہے جو خیر مادی قیاس سے ثابت ہوں تو وہ مسائل جو لکھا کے قطعی الدلالہ قطعی الثبوت مخصوصات سنتے کے متواترات سے ثابت ہیں ان پر اجماع اگر قائم بھی ہو جائے تو اس کا فائدہ کیا حاصل اکیوں تک اجماع کا نفع جیسا کہ گذر جکا صرف علی کیفیت کو بدلتا ہی تھا اور ظاہر ہے کہ جو مسائل یا الثبوت اور قطعی الدلالہ دلیل سے ثابت ہو رہے ہوں تو اجماع قائم ہو کر مزید فائدہ کا اضافہ کر دے کیا ہو گا فاتح یہی وجہ ہے کہ ثانی الذکر طبیق کے مسلک کی صحیح تنقیح کرنے ہوئے سانے جو یہ لکھا ہے کہ

نهم رائقون في العقاد اما الجماع عن خبر خبر دادر سے جو مسئلہ ثابت ہو اس پر قبام اجٹا

لو احد و اختلفون في العقاد عن المقياس کے تودہ ہی قائل ہیں اخلاق ان کا ان مسائل

میں ہے جو قیاس سے ثابت ہیں اصلی اختلاف

ان کا اسی مسئلہ سے ہے۔

زیادہ سمجھ ہے یعنی قیاس سے ثابت شدہ مسائل پر انعقاد اجماع سے دراصل ان کو الگا رہے ہواد سے جو مسئلہ ثابت ہوتا ہو وہ بھی ناٹلی ہیں کہ اجماع جب اس پر منفرد ہو جائا ہے تو ٹھینیت ہ سے نکل کر قطعیت کا رنگ اس میں پیدا ہو جاتا ہے اس وقت بلاشبہ ان کے مسلک پر بھی کے نامہ کی ایک صدیت نکل آئی۔

میں کہتا ہوں کہ قیاس کو اور قیاس سے ثابت شدہ مسائل کو نہ مانتا یہ اور یات ہے، پوکتا

پر کو سر سے اس کا انکار کر دیا جائے جیسا کہ بہتروں نے کیا ہے لیکن قیاس سے ثابت شدہ مسئلہ کو مانتا ہی ان کو شریعت کا جز بنا کر استعمال بھی کرنا اور پھر ان کے متعلق یہ دعویٰ کہ ان پر اجماع قائم نہیں ہو سکتا محفوظ دعویٰ بلا دلیل ہے جب خرا مادر کے مقادیر اجماع قائم ہو سکتا ہے حالانکہ اس کا مقادیر بھی ہوتا ہے تو قیاسی مسائل پر کیوں نہیں ہو سکتا اس لئے کہ زیادہ قیاسی مسائل پر اعتراض نہیں ہوتا ہے لیکن مظنوں ہونا اگر عجیب ہے تو وہ قیاس ہی کے ساتھ تو نہیں ہوتا۔

میں اور اخراج کا غایم نہیں ملکن ہے این حرم [اعزام] بانی ابن حزم نے انسانی نظرت کے اس قانون کو پڑھ کر کے یعنی

|                                               |                                     |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------|
| بچائے فوجی مسلسل نائب ہو چکا ہے کو لوگ اپنی   | قدح بان الناس مختلفون في همهمهم     |
| ہمتوں اپنے ارادے د مقاصد و اغراض میں          | واختیار لهم دامائهم طبائعهم         |
| محنت ہوتے ہیں اسی طرح جزوں کے انتہا           | الداعية الى اختیار ما يختارونه      |
| کرنے میں راستے فایم کرنے میں ان تمام امیدیں   | وینصودونه عما سواه منباشون في       |
| لوگ مختلف نعمات نظر اپنی مخصوص بہتروں کی      | ذلك تباشناً شد بدأ منفاذ تجلد انتهم |
| روم سے افتخار کرتے ہیں ان کی بھی فاص نظرت     | ربتی القلب بیلیل الى الرفق بالناس   |
| آمادہ کر لیتے اس جیز کے امید                  | ومنهم فاسی القلب شد بد بیلیل الى    |
| کرنے پر جسے انہوں نے پسند کر لیا ہے پھر اسی   | التشدید على الناس و منهم فرقى       |
| دھرم سے اسی پہلوکی وہ تائید کر لے میں۔ اور ان | على العمل بمحى الى العزم والنصير    |
| اخلاقات کی یہ نوعیت ایسی ہے کو لوگ با ہم      | والنصرة و منهم ضعیف الطاتۃ بیلیل    |
| ایک درست سے سے بالکل الگ الگ نظر آتے          | إلى التحقیق و منهم جانبه الى لین    |

میں، مثلاً ان میں جو کوئی رفیقِ القلب ہے، وہ  
عوام کے ساتھ زندگی کے طریقے کو اختیار کرے  
اور بعض ان میں سخت دل ہوتے ہیں ان کا میدان  
ہبھیت سختی کی طرف ہوتا ہے، اسی طرح بعض لوگ  
میں کے میدان میں بڑے چست دجالاً ک ہوتے  
ہیں جس کام کو کرتے ہیں غرم داروں کی پروری  
قوت سے کرتے ہیں اور اس راہ میں عبیر و ضبط  
سے کام لیتے ہیں انہیں اس کی بھی پرواہ نہیں پہنچی  
کر دہ تہبا اس عمل میں سرگرم ہیں۔ اور ان ہی کے  
 مقابلہ میں بعض لوگ ایسے بھی ہوتے ہیں جو حکم  
کے بجائے نیطاً اعتماد میں مکروہ ہوتے ہیں ان  
لوگوں کا میدان ہبھیت تغییف کی طرف ہوتا ہے  
یعنی عمل جتنا کم کرنا پڑے وہی تغیرے، انہی  
لوگوں میں کچھ ایسے بھی پائے جاتے ہیں جن کا میدان  
خوبش باشی کی زندگی کی طرف ہوتا ہے اور اسی  
کے مقابلے اپنے گرد پیش میں سہولتیں چھپا کرتے  
ہیں اور بعض لوگ صوابیت اور سختی کی زندگی  
کی کوپنڈ کرتے ہیں ان کا رجحان بھی شدت کی  
طرف ہوتا ہے اور ان ہی میں کچھ لوگ اعتدال

العيش بیسیل الی الترقیه و منہم مائل  
الی الحشویۃ مجھے الی الشدۃ و منہم  
معتدل فی کل ذلک بیسیل الی التوسط  
و منہم شدید النضب میل الی الشدۃ  
کلاً انکار و منہم حلیم بیسیل الی الاغصنا

پسندگی ہونے میں یعنی از منگی کے نام شعبوں میں  
نو سلطادر نیچے کی راہ امتحار کرتے ہیں اور بعض  
غصہ زد ایجادی ہوتا ہے نیادہ زیادہ زیاد کار جان  
عورت اناکار کی طرف ہوتا ہے۔ یعنی ہمچوں اس کو  
معذوم ہر چیز کا ہے جب اس پر کچھ اتنا ذکر کیا جائے  
ہے یعنی کہاں پہلے لیکن اسی کے مقابلہ میں بعض لوگ  
صلیم و بردبار ہوتے ہیں زیادہ تر ان کا میلان  
چشم پر شی اغراض کی طرف ہوتا ہے،

طبائع کے اس اختلاف سے ابن حزم نے یہ نقطہ جو بیدار کیا ہے  
و من المحل اتفاق هر کلاعہ کلهم علی ایجبا  
بحال ادنام ممکن ہے کہ کسی ایک راستے پر ان میں  
سے ہر ایک کا اتفاق ہو جائے کیونکہ لوگوں کے  
دعاوی اور ان کے مسلکوں کی جماعت اختلاف  
کے سلسلہ میں ہے وہ کسی ایک نقطہ پر صحیح ہونے  
نہیں دے سکتی جیسا کہ میں نے عرض کیا۔

جس کا غلام صہیبی ہوا کہ طبائع کے اس اختلاف کو پیش نظر رکھتے ہوئے ابن حزم اس کو ناجائز قرار  
دیتے ہیں کیسی ایک اجتہادی مسئلہ پر تمام مسلمانوں کا اجماع ہو جاتے یہ عقلناک ممکن ہے انہوں  
نے یہ بھی لکھا ہے ۔

ابی جیزیں جن کے اور کو احساس ہیں کہ  
کے واسطے برابر ہوں با پاہتہ جن کا علم ہر ایک  
اما استروانیہ من الا درساٹ

جو سہر دھلوہ بین اہم حق و نصر  
کی عقل میں اسی طرح کا ہو جائے دوسرا سے کو  
ان کا علم اسی ذریعہ سے ہوتا ہے بلاشبہ مختلف  
نقطہ  
طبائع رکھتے والے ان چیزوں کے معنوں توانی  
اندر الفاظی احساس دل مکھ کر سکتے ہیں،

یعنی حصی معلومات یا عقل کے بدیہی احساسات میں تو انسان مجبور ہے کہ وہ کچھ ایک آدمی جان رہا  
ہے وہی دوسرا بھی جانے لیکن نظری معلومات جو کسی نفس فرآئی یا صدیث بنوی کو میش نظر رکھ کر  
اجتہادی طریقہ کو کام میں لے کر حاصل کئے جاتے ہیں ابنا حرم کا خیال ہے کہ سب کا ایک ہی  
نحو پر پہنچا ایسی صورت میں عقل نا ممکن اور حال ہے۔ صاحب کشف نے بھی ابن حزم ہی کی  
اس دلیل کا تذکرہ فائیا ان الفاظ میں کہا ہے یعنی جو تیا اسی مسائل کے متعدد الفواد اجماع کے  
مکر میں وہ ہوتے ہیں۔

ان الناس خلقوا على هم متفاوتة دادوه  
لوگ نظرہ مختلف ساریج کی ہنوز کے ساتھ  
مختلفة فلا يتصور لجماعهم على شيء  
پیدا کئے گئے ہیں، اور زیوں میں بھی اختلاف  
الراجعاً مع جمعهم عليهم دلاعهم التزعم  
نظری ہے، ایسی صورت میں لوگوں کا کسی پاٹ  
من اطاعتہ دانقاد و الحکمة يصلح  
پر معنوں و محبیت ہونے کی صورت بھی ہو سکتی ہے  
جامعاً ما الاجماع دع اخلاف  
کر اتفاق پیدا کرنے والی کسی طاقت نے ان کو  
اس نظر پر اکٹھا کیا ہو اور وہ کسی ایسے شفیع  
الداعی فلا تصلح جاماً - ۲۹۲  
کی ہات ہو، جس کی اطاعت اور فرمانبرداری  
کو لوگوں نے قبول کر لیا ہو اور ملے کر لیا ہو  
کہ اس شفیع کے حکم کے آگے ہم سرفہرستی بیگ

پس اتفاق پیدا کرنے والی کوئی جیزِ آگ پر سکنی  
ہے تو یہی ہر سکنا ہے نیکن اجتہادی مسائل  
میں لوگوں کا منافق ہونا خصوصاً ایسی صورت  
میں جبکہ رجحانات لوگوں کے مختلف ہوں  
اس میں اس کی صلاحیت نہیں ہوتی ہے  
کہ کسی اجتماعی اور اتفاقی نقطہ پر لوگوں کو  
اکٹھا ہونے دے۔

### بلکہ فخرِ الاسلام بزدی کے یہ الفاظ

قال بعضهم لابد من جامع اخرين  
بعضوں کا بیان ہے کہ اتفاق پیدا کرنے کے  
لئے کسی ابھی جیزِ آگ پر سردت ہے جس میں غلط  
مذاکار یحتمل الغلط۔  
کامِ حمل مذبوح،

پچ پوچھئے تو ابن حزم ہی کے نہ گھامہ پڑے بیان کا بہت بھروس اور حادی خلاعہ ہے مگر  
کیا دفعہ میں ابن حزم نے جس جیز کے نامن کرنے کا دعویٰ کیا ہے وہ ناممکن ہے یا یہ صحیح ہے  
کہ عام حالات میں اس قسم کے مسائل میں ہر ایک کا ایک ہی نتیجہ نکل پہنچا فخرِ دی نہیں ہے  
لیکن نہ پہنچا بھی تو سردی نہیں۔ میری تجویں نہیں آیا کہ ابن حزم کس دلیل سے ایسا دعویٰ کر کر  
ہیں یوں بھی دنیا میں دیکھا جانا ہے کہ بیسوں باقی ایسی ہیں جن کا زحواں سے نعلق ہے نہ عقل  
کی بداہت سے مگر باد جو د اس کے بھی نہیں کہ کسی ایک ملک یا قوم کے لوگ بلکہ ساری دنیا کر  
و دیکھا جانا ہے کہ اس پر منافق ہے۔

ابن حزم کے مخالف کا ازالہ آخر میں پوچھنا ہوں کہ سات ہی دن کا ہفتہ قرار دنیا میں دن کا ہمینہ

فرار دینا یا بارہ جمینوں کا سال فرار دینا یہ کون سی حسکی یا عقلی بدیہیہ است میں سے ہیں لیکن جہاں نہ کہ ہم جانتے ہیں دنیا کی تمام قسموں نے اس پر اتفاق کر لیا ہے۔ اور ایک یہی کیا اگر غدر کیا جائے تو ایسی بیسیوں باتیں نکل سکتی ہیں جن کا نہ جواں سے تعلق ہے اور نہ وہ بدیہی ہیں۔ لیکن تمام دنیا کے باشندے اس پر متفق ہیں اسی کے ساتھ میں یہی پوچھنا چاہنا ہوں کہ آپ نے جو بات کہی اس کا مطلب تو کیا ہوا کہ جتنے اجتہادی مسائل ہیں تمام ائمہ اسلام کا ان میں اختلاف ہے حالانکہ اگر حساب کیا جائے تو اتفاقیات کی تعداد خلافیات سے بیش از بیادہ نظر آئے گی ہمارے علماء نے پچ لکھا ہے کہ آج ہی نہیں عہد صحابہ میں بھی دیکھا جاتا ہے کہ بیسیوں اجتہادی مسائل میں ایک ہی پہلو پر وہ متفق ہو گئے صاحب کشف نے مثال دیتے ہوئے کہ اور قوادر فود حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی امامت کا مسئلہ کیا نہ آن میں منکور تھا یہ یا پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی صریح حدیث اس کے متعلق تھی ؟ ان نے الفاظ یہ ہیں

مثل اجماعهم علی امامت ابی بکر

رضی اللہ تعالیٰ عنہ مستند الی

اجتہاد رہو لا اعتبار بالامامة

فی الصلوۃ حتی قال بعضهم سخنیہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

لہ دینا افلات ترضاہ للہ دینا

ان کا رسول سلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی زندگی

میں انتخاب کیا تو دنیا کے معاملہ میں مسلمانوں

کی امامت کے وہ بیدبہ اولیٰ سُنْقَعَتْ بعْضِ

صحابہ نے تصافت صاف کہا ہی کہ رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم نے جس شخص کو چار سے دن  
کے لئے پسند کیا، کیا اپنی دنیا کے لیے ہم اسی  
شخص کو پسند نہ کریں۔

انھوں نے زیک دوسرا مثال عہد صحابہ کی پہنچ دی ہے کہ

اسی طرح صحابہ کا اس پڑا جامع حضرت علی  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے عہد میں کہ شراب پینے  
ورسے کی تحریک بینی شریعی سنّا ہے (اسی کو میرے  
بہترے چاہئیں قذفِ دُکسی کو کوچھی دنیا یا اس  
کی حیثیت عربی کے (زال) کے جسم کی صد  
(سنّا) کو دیں میں پیش کیا گیا۔ جیسا کہ  
عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے

داجنا عجم فی زمان عمر رضی اللہ تعالیٰ

عنہ علی حد شارب المخمر ثنا ابن

استدل لا يجحد الفوز حیث

قال عبد الرحمن بن عوف رضی

الله تعالیٰ عنہ هذا حد واقع

الحمد لله رب العالمين

فریبا، رشرابی کی جو سنّا کی جائے گی یہ (قد  
ہرگی اللہ سرکی کم از کم مقدار اتنی کوئی سیز

بلکہ اسی صد خمر کے متعلق حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا مشہور قیاسی اجنبیاد لینی آپ نے

اذ اسکر یہ ذی رذا اہذی افتري

ناسی ان یقاصم علیہ حد المفترین

لازماً دوسروں پر صحبوٹ بھی یا زندھا ہے میں

۲۹۳

میرا خیال تریکی ہے کہ اس پردہ ہی صفا یہ کی

جلائے جو افزای برداروں پر کی جاتی ہے ریغی مدد

اور کوئی شب نہیں کہ جہنادی مسائل کا نقطہ ایک بہت بڑا ذخیرہ مسلمانوں کے پاس ایسا موجود ہے جس پر ساری امت منفق ہے۔ کسی قسم کا کوئی اختلاف اس میں نہیں پایا جاتا۔ پس خلاصہ یہ ہوا کہ اس قسم کے طبقی مسائل جو اجتہاد سے حاصل کیے گئے ہوں ان پر ہر مجتہد کا متفق ہونا ضروری نہیں ہے بلکہ دو یا طبقائی کے اختلاف وغیرہ کی وجہ سے بسا اوقات لوگ مختلف بھی ہو جاتے ہیں لیکن منفق ہونا اگر ضروری نہیں ہے تو ظاہر ہے کہ "ز منفق ہونا" یعنی کب ضروری ہے بلکہ ہو سکتا ہے کہ کبھی لوگ مختلف ہو جائیں اور کبھی تتفق، یہ اتنی کھلی ہوئی بات ہے جس کی روشن آئئے دن کے مشاہدات اور تجربات سے ہوتی رہتی ہے آخر اس زمانہ میں کوئی نسلوں ایجادیاں رہیں ہوں میں جن مسائل پر بحث و مباحثہ ہوتا ہے ظاہر ہے کہ دو بدیہی تو ہوتے نہیں کہ بدیہی مسائل پر بحث و مباحثہ ہی کیا ضرورت ہے "میں جا رہی ہیں ہے" کیا یہ کوئی ایسا مسئلہ ہو سکتا ہے میں پر کسی پارٹیمینٹ ہاؤس میں بحث کی جائے بس یہ سارے مسائل دی ہوئے میں جن میں فخری ہونے کی وجہ سے اختلاف کی گنجائش ہوتی ہے مگر میں پوچھتا ہوں کہ ان مجالس کے ایکاں یا ائمک کسی ایک مسئلہ پر کبھی منافق ہیں ہوئے حالانکہ صبح و شام و بکھا جاتا ہے کہ کوئی نسل نہ بالاتفاق فلاں مسئلہ کو طے کیا مگر ابن حزم نے جوبات کی ہی اور اختلاف طبائع کو مپیش کر کے ان میں بک دہ خود پہنچا چاہتے ہیں اور درود سردوں کو پہنچانا چاہتے ہیں اس کا مطلب تو یہی ہو لتا ہے کہ بالاتفاق نہ آجک ان قافیتی مجلسوں میں کوئی مسئلہ طے ہوا ہے نہ آئندہ ہو سکتا ہے باقی تیاسی مسائل کے متعلق انعقاد اجماع سے اس لئے انکار کہ مسئلے سے ابن حزم اور ایسی عمار کو تیاسی مسائل کی صحیت یا کم از کم اسلامی قانون کا جزو ہونے سے انکار بسیکار احکام الاحکام میں ابن حزم نے یہ بیان کرنے کے بعد نفاذ طائفہ ہو شیعی غیر القرآن ایک گردہ تو اس کا فائدہ ہے کہ اجماع نہ تو

وغير ما جاء عن النبي صلى الله عليه وسلم لكنه ان يجمع علماء المسلمين على حكم لا نظر فيه لكن رأيهم ادققياس منهم على منصوصه موجودة ہو مکہ ان علمار کی یارائے ہو، یا کسی منصوص مستدر پر قیاس کر کے یہ حکم انہوں نے لگایا ہو۔

لکھتا ہے

لکھن میں کہتا ہوں کہ یہ بالکل غلط ہے، یہ ان یکون اجماع من علماء الامم عن عذر نفس من القرآن والسنۃ عن رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کر لیں۔

لکھن میرے خیال میں اس سیحت کا تعنت اجماع سے نہیں قیاس سے ہے۔ قیاس کو جو شرعی جنت مانتے ہیں ظاہر کرتی اسی مسائل کے متعلق اتفاق اجماع ہو جائے تو یہ بھی ان کو تسلیم کرنا پڑے گا اور جو لوگ سرے سے قیاس ہی کے منکر ہیں تو ان کے نزدیک اجماع کے بعد بھی ایسے مسائل شرعاً کے اعاظہ میں داخل نہیں ہو سکتے ہیں بلکہ یہ مسیوں کی طرح کی دنیادی ہاتوں پر لوگوں کا اتفاق ہے ان ہی میں سے ان کو کبھی شمار کریں گے خلاصہ یہ

کہ قیاس کی بات اجماع میں طے کرنے کی نہیں ہے بلکہ اس کا اصلی مقام قیاس ہی کا باب ہے جو قیاس کی صحت کے قالب میں اس کے متعلق اجماع کی صحت کا بھی ان کو فائل ہونا پڑے گا اور جو قیاس کے مکمل ہیں ان کو اجماع کا بھی انکار کرنا پڑے گا اس لیے یہ بحث اجماع کے باب میں اپنے محل کی گنتی کو ہو گئی کہ اس کا اجماع سے تعلق ری ہے۔ اسی لئے یہاں اس پر بحث کرنا میں بھی غیر ضروری قرار دیا ہوں جو نکر بجاے خود قیاس کے شرعی دلیل ہونے کا مستد ثابت ہو جکا ہے اس لیے میرے لئے یہی بات کافی ہے کہ اس پر اجماع بھی قائم ہو سکتا ہے اور کسی بات قویہ ہے کہ جب دلیل سے ہست کر صرف تاریخی حیثیت سے بھی اگر دیکھا جائے قیاس ہا انہا را یک بدعتی طریقہ ہے تو یہ معلوم ہوتا ہے کہ قیاس سے انکار قطعاً ایک ابدی اعی اور نیا نیا ہے۔

**شمس اللہ سرخسی نے بالکل سچ کہا ہے**

کان في الصدر الادل آفاق على

استعمال القیاس دکون مسجدة داما

اظہر الخلاف بعض اهل الكلام میں

میں قیاس کو استعمال کرنا چاہئے، اور یہ کہ

لابصیرۃ فی الفقہ

قیاس بھی ایک دلیل ہے، اس الفقیہ مسک

کی مخالفت کی اینداز در حقیقت علم کلام کے

ان عمار کی طرف سے ہوئی صحفیں نقیں

کسی قسم کی بصیرت حاصل نہیں۔

لہ ڈی ٹی ٹیس الائی ہیں جن کی کتاب "مبسوط" نامی تیس صد دوں میں مصر سے شائع ہوئی ہے، لکھا ہے کہ ایک ترک فاعلان سے حضرت کا احتلاف ہو گیا تھا اس نے آپ کو جب یعنی کنوں میں بند کر دیا تھا اور کنوں سے انہوں نے اس کتاب کو املا کرایا۔ شکر میں ادیجہ میں دفات پاٹی شمس اللہ سرخسی کا یہ فقرہ ان لوگوں کے لئے نایاب عذہ ہے جو فرقہ کا انکار کر کے اس زمانہ میں اپنے آپ کو "سنفی" کے نام سے مشہور کر رہے ہیں پر عکس نہیں نام زنجی کا فرہ۔ اسی کا نام ہے "مناظر حسن گیلانی"

لبعض المتأخرین ممن لا علم له  
ادر بھی طریق علی پچھے لوگوں میں سے ان لفڑا  
مجھی فیصلہ الاحکام (کشف بزودی) نے افتخار کیا جو اسلامی احکام کی حقیقت  
سے ناقص ہے۔

ج ۲ ص ۶۵

جس کی عہد بتوت اور عہد صحابہ کے داقعات پر نظر ہے وہ شمس الامم کی اس رائے سے کیا اختلاف  
کر سکتا ہے بلکہ سچ تو یہ ہے کہ بعد کو کچھ لوگوں نے اختلاف اگر کیا بھی ہے تو زبادہ دن تک اس  
کا چرچا امت میں باقی نہیں رہا جس کی بڑی دلیل یہی ہے کہ بندیریح نام دنیا کے مسلمان خصوصاً  
اہل السنۃ والجماعۃ اُن ہی ائمہ کے زیر افندار آگئے ہو قیاس کو جائز یہ نہیں کہتے بلکہ ان  
بزرگوں کے فقیہی کا زمام کا زیادہ تعلق ان قیاسی مسائل یہی سے ہے جو شریعت میں منفصع  
نہ ہے۔

اجماع پر بدد سرا اعتراض | اسی پیئے میرے نزد بلکہ اعتراض کرنے والوں کے اس اعتراض کی  
بھی کوئی وقعت نہیں ہے جسے صاحب کشف نے نقل کیا ہے یعنی

الاجماع لا يكُون إلا بالاتفاق، أهل ظاهرہ کے کسو زمانے کے نام لوگوں کا کسی

مسکنہ پر اتفاق کے بغیر اجماع کا انعقاد نہیں

من لفاظه المقياس فذ ذلك ليس من العصر ولا اصحابه

التفاوت الاجماع مسند الى لفاظ

میں ایسروں کا رہا ہے جو قیاس کا مکمل نہیں

اس پیئے اجماع کا انقاد حسین کا اسناد

قیاس پر میر، اس دعہ سے محسوس ہو جائیں

مطلوب اس کا یہ ہے کہ اول سے آٹنگ مسلمانوں میں ایک گردہ جب ایسے مسلمانوں کا پایا

گیا ہے جو قیاس کا منکر ہے اور شرعی حجتیت ا سے فارہیں دینا تو قیاسی مسائل پر اجماع کرنے میں اس کی عدم شرکت یقینی ہے پس اجماع ان مسائل پر فایم ہی نہیں ہو سکتا کیونکہ اجماع میں توہیر ایک کامتفق ہونا ضروری ہے بظاہر اعراض ذرا سخت معلوم ہوتا ہے لیکن ان کی دلیل کا یہ مقدمہ یعنی ہر زمانہ میں مسلمانوں میں ایک طبق ان لوگوں کا رہا ہے جو قیاس کے منکر نے میرے زدیک یہ صحیح نہیں ہے ایذہ اسلام کا حال تو شمس الادر کی زبانی آپ سن ہی چکے رہا ان کے بعد قیاس میں کوئی شبہ نہیں جیسا کہ میں نے عرض کیا کچھ دن ایسے حضرات ضرور باتے گئے ہیں جنہوں نے قیاس کے خلاف بڑی ہنگامہ آرا میاں کیے۔ اگرچہ ان ہنگامہ آرائیوں میں وہ زیادہ تر قیاس ہی سے کام ہے نہ ۔

لیکن ایسے طریقے سے کہ ان کا سورجی ان  
دکن من حیث لا نبص دن  
کوئی نہیں ہے۔

لیکن بہت صد مسلمانوں میں ان خیال والوں کا انقراف ہو گیا اور حضور صَّا جب سے امت اسلامیہ کی اکثریت یعنی اہل السنۃ والجماعۃ امامہ اولیاء کے مقلد ہو گئی ۔  
اور اسی بات تھی ہے کہ اگر قیاسی مسائل ہی میں اجماع سے نفع نہ اٹھایا گی تو اجماع کا فائدہ ہی کیا ہوا خبراء کے مقاعد پر اجماع کے انقاد کی صورتیں کم پیش آئی ہیں اور مفسو صفات قطعیہ کی فطحیت میں اجماع سے کوئی اضافہ نہیں ہوتا ا لبزدی نے اس کی طرف ان الفاظ میں اشارہ کیا ہے ۔

وَلِحَمْبُوكَمْ دَلِيلَ مَرْجُوبٍ يَوْجِبُ  
اَوْ اگر اس مسئلہ پر لوگوں کو کسی ایسی دلیل  
عِلْمٌ الْيَقِينُ لِصَارِ الْاجْمَاعَ لَعِوا  
نے اٹھا کر دیا ہو جو آدمی میں اس مسئلہ کے  
متفق یعنی علم پیدا کر دی ہو تو پھر اسی صورت

بن اجماع لغو میو باتا ہے کیونکہ اصل دلیل

تو مسئلہ کی دہی نہیں دلیل رسی اجماع سے مزید

کرنی فائدہ نہیں پہنچتا)

الحاصل قیاسی مسائل پر اجماع قائم ہونے کے خلاف میں کوئی دلیل آج نک دینے والوں نے ایسی پیشی نہیں کی ہے جو قابل توجہ ہو بلکہ اجماع کا زیادہ نفع قیاسی مسائل ہی میں نہیاں ہوتا ہے۔ قیاس میں جو شک کا ایک قدرتی ہبہ ہے وہ مست جانا ہے بلکہ جبسا کہ میں نے عمر میں کی نقطی دلائل یعنی صریح بخصوص قرآن سے یا حدیث متواتر سے جو مسائل ثابت ہوتے ہیں ان پر اجماع کے انعقاد سے نطاہر کرنی فائدہ نہیں معلوم ہوتا کہ جو خود یقینی ہیں ان کو لفظی بنانے کا کب کافر کے طبقہ میزان الا صول جعل الدین شمس النظر کی اصول فقہ میر ٹری مرکز الامارات اکتباً ہے اس کے حوالے یہ بات نقل ہی کی کہ بعض لوگ منصوصات نقطی پر المقاد اجماع کے اسی لئے منکر کرنے دلیل یہی بیان کرتے تھے کہ

الجامع لو كان قطعاً متيقناً في العقاد  
أگر و جزء عجز کی وجہ سے اجماع قائم ہو رہا ہو

كوفيقطي دلیل کی جیہت رکھتی ہے تو پھر اسی  
الاجماع فائدہ کلان الحکم والقطع

ثبتان بذلك الدلیل فلم یعنی للجماع  
سند پر جو اس نقطی دلیل سے ثابت ہو رہا ہو

تأثیر اُن اثبات شیئی نیکون لغوا  
مرید اجماع کو منعقد کرنے کا فائدہ ہی کیا ہاں

رہا کبہ نجک مسدا حکم اور اس حکم کا یقینی ہزا

یہ دو نوں باشیں تو اسی نقطی دلیل سے ثابت

ہو گئی ہیں پس کسی جزیر کے ثبوت میں اجماع

کی اثر یقینی باشی نہ ہی اس کا مطلب جائز اس

در بعد ما انعقد به کان موکد المرجبه  
بنزلة مالا وحدتني حكم نضان  
طبعان من الكتاب او نفس من  
الكتاب وخبر متواتر  
رسالة کا جماعت کے سب سے زیادہ محدث پیر گا جماعت کا  
رکن ہے اور جب اجماع اس پر منعقد پیر گا  
رسائل کی جو قطعی دلیل تھی اسی دلیل میں جائے  
زید قوت کا اضافہ کر کے اسے اور حکم دینا  
دیتا ہے۔ اس کی مثال ایسی ہو گئی کہ کسی ستر  
میں بجائے ایک قطعی نفس کے دو قطعی نفسوں  
بائے جاتے ہوں، یعنی یہ دونوں قطعی نفسوں  
خواہ قرآن ہی کے ہوں، یا تر آن اور خیر متواتر  
سے دلواں ثابت ہوں۔

جس کا حاصل ہی ہو اک ایک ہی مسئلہ سماں اوقات میںے بجائے ایک دلیل کے دو دلیلوں ہے  
ثابت ہوتا ہے بلکل اسی طرح یہاں بھی سمجھا جائے گا کہ ایک دلیل فراس کی دی نفس مکمل یا  
مزاتر تھی اور اجماع جب اس پر منعقد ہو جائے تو زید تاکید کا فائدہ تو حاصل ہو جاتا ہے  
اور اب مسئلہ کی صورت یہ ہو جاتی ہے کہ اجماع  
یقید القطع ان صدر عن ظيق والتاكيد      بہر حال اجماع کسی ایسے مسئلہ پر منعقد ہوا  
بو جو قطعی دلیل سے ثابت ہو رہا تھا تو اس  
ان صدر عن ظيق مدد ۲۶۷ .  
وہ اجماع کا فائدہ یہ ہو گا کہ مسئلہ بجائے  
قطعی کے یقینی اور قطعی ہو جائے گا اور اگر مسئلہ

قدیمی موجود ہی ہے اس میں فراس کی ضروری نہیں

قطعیات سے ثابت ہونے والے احکام پر انعقادِ اجماع کے عدم افادہ کا جو دعویٰ اس جماعت کی طرف سے کیا جاتا ہے کوئی شیء نہیں کہ بظاہر قرآن عقل بھی بھی ہے لیکن صاحبِ کشف نے یہ تحریر کر

لکن من هب الشیخ و مذہب

بی ہے کہ اجماع کا انعقاد ہر قسم کے مسئلہ پر

ہو سکتا ہے یعنی دلیل کا نہیں دلیل سے ثابت ہوتا

ہر یا نظری سے

یہ دعویٰ کیا ہے کہ امت کے عام علماء نے ظنی دلائل سے پیدا ہونے والے احکام ہی کے ساتھ چونکہ اجماع کو مدد و نہیں سمجھا ہے بلکہ ظنی دلیل (یعنی خبر احادیث یا تفاسیر) باقاطعی دلیل آیت فرائی یا است متواتر جو قطعی الدلالۃ اور قطعی البیوت ہوں ہر قسم کے دلائل سے ثابت شدہ احکام کے متعلق جائز فرار دینے میں کہ ان پر اجماع منعقد ہو سکتا ہے اس لئے خواہ تجوہ اصرار کی حاجت نہیں خصوصاً مثال اس سلسلہ میں دی جاتی ہے اس سے گونز بھی بات سمجھی جاتی ہے۔ میرا مطلب یہ ہے کہ قطعی دلائل سے ثابت شدہ احکام کے متعلق انعقادِ اجماع کی صورت میں جو عدم افادہ کا اعتراض وارد ہونا ہے اسی کا جواب دینے ہوئے کہا گیا ہے جیسا کہ صاحب

الشف نے بھی نقل کیا ہے یعنی

لما انعقد عن مستند ظنی دلیل سے ثابت ہو جب ایسا مستد جو ظنی دلیل سے ثابت ہو مستد

قطعی اولیٰ ان بنعقد الاجماع اس پر اجماع کا انعقاد ہر سکتا ہے تو مستد

قطعی دلیل سے ثابت ہو رکھدے اس پر اسلام ادعیٰ الانتقام الذی ہو رکھدے

کی قریبی کرای جائے یا آنحضرت صلی اللہ علیہ  
 وسلم کے سامنے اسی فعل بکر کے آنحضرت  
 صلی اللہ علیہ وسلم کی رضا مندی حاصل کری  
 جائے یعنی تقریری نامہ پنیر کی اس سند  
 کو میرا جائے۔

بھی نہیں بلکہ انہوں نے اضافہ کرتے ہوئے یہ بھی دعویٰ کیا ہے -

ان الاجماع فعل صحیحۃ الحجاجۃ فانه  
 دقعت حادثۃ لا یکون فیہاد دلیل  
 تاطع اضطرر والی العمل فیہ بدلیل  
 یحتمل الخطاء و یحینش بمحجور خرج  
 الحق من جبیع هم و قد بنینا انسادہ  
 والحجۃ امنیتیت فیما اذا کان  
 دلیلہ ظنیا دلن ما کان دلیلہ  
 تطعا فلا یغفل الاجماع مسالحة  
 فیہ لان الشرع لا بد فیما لا فائدۃ  
 فیہ ص ۲۶۹

اجڑا ایسا فعل ہے جس سے مزدورت  
 کے دلت دلیل کا کام لیا جاتا ہے یا یوں تجوہ  
 کہ کوئی واقعہ بین آیا اور اس واقعہ کے معنی  
 کوئی تطبی دلیل موجود نہ ہو اور لوگ ایسی  
 صورت میں کسی ایسی دلیل کے مطابق نہیں  
 کرنے پر مضطرب ہو جائیں جس میں غلطی کا احتمال  
 ہواں وقت یہ ہو سکتی ہے کہ سارے علی  
 کرنے والوں کے درمیان سے وہ بات جو حقیقی  
 ہو دے باہر نکل جائے اور میں بیان کر چکا  
 ہوں ایسا نہیں ہو سکتا اب ظاہر ہے کہ  
 مزدورت نواس کی اسی وقت ہو سکتی ہے  
 جب وہ دلیل جس سے اصل مستد ثابت  
 ہو رہا ہو ظنی ہو، کیونکہ جس سند کی دلیل

کے اد کیا ہے کہ جماعت بے کار در نوبت ہرگئی

پر نظاہر ہر بڑی دلچسپ بات ہے ایک طرف کو وہ لوگ تھے جو کہ مفسوس صفات قطعیہ  
بے مقاد کے سوا اور کسی چیز کے حکم پر اجماع منعقد ہی نہیں ہو سکتا جیسا کہ ابن حزم کا اسرا  
پر بڑا سی پر ختم ہوا لیکن دوسری طرف ان ہی کے توڑ پر یہ طبقہ ہے جو مفسوس صفات قطعیہ کے مقابلہ  
بنقاد اجماع کو غیر ضروری قرار دیتا ہے۔ ان کا سوال بالکل سیدھا ہے کہ جب حکم قطعی میں  
یہ سے ثابت ہوا اور حکم میں قطعیت ہی اسی دلیل سے پیدا ہوئی تو اب اجماع کے انقاد کا لفظ  
یہ کیا ہاں جن احکام میں نہیں ہے مثلاً خیر احادیث یا قیاسی مسائل قوای جماعت دہاں یہ فائدہ پہنچانا بہ  
ان کی تلفیض کو نظریت سے بدلتا ہے میرزا سے ان کی عبارت یہ نقل کی گئی ہے۔

بخلاف اذ اکان الحجاء مع دليله ظنیا

لأن الا صل ان شت منه لم يثبت

توية در سری بات ہے کہ بنکوں ایسی صورت

ہے اصل مسئلہ اگر اس دلیل سے ثابت ہی

القطع بصحته لا بالاجماع تکان فد،

ہونا ہو لیکن اس مسئلہ کی صحت کا بقیہ ہونا

ناممکن

یہ جزئی تو اجماع ہی کا سے ماضی ہوئی ہے پس

اجماع کا اس حال میں بھی فائدہ نکل آتا ہے۔

لیکن بڑی اچھی خال المخنوں نے اس کی پیشی کی ہے کہ

نصار منزلة دلیل ظنی نائید اب ایمان تو اب اجماع کی حالت ہو ہو جاتی ہے کہ اس کے

کتاب اللہ ار بالعرض علی الرسول علی جو کسی ظنی دلیل سے ثابت ہوا اور اس کی نائید

والسلام ار بالقریب منہ قرآن کی کسی آیت سے ہو جائے یا پسغرضی

الله علیہ وسلم پر براہ راست پیش کر کے اس

کسی نظری دلیل ہی سے ثابت ہے تو اس  
دفت اجماع مزید تاکید کا فائدہ بخشتا ہے۔

اور بلاشبہ مزید تاکید بھی افادہ ہی کی ایک شکل ہے اور یہی ہماری بحث کا خلاصہ ہوا کہ اجماع سے بردا راست تو کسی مزید حکم کا اضافہ شرعی قانون کے مجموع میں نہیں ہوتا۔ یعنی ابسا اضافہ جو پہلے سے موجود نہ تھا بلکہ دی ہی بات جو کسی دوسری دلیل نظری یا قطعی سے ثابت شدہ تھی اجماع نظری دلائل کے ثابت شدہ احکام کو تو قطعی بنا دیتا ہے اور نظری دلائل سے پیدا ہونے والے احکام میں مزید تاکید: در زیادہ فوت بخشتا ہے۔ دوسری صورت یعنی تاکیدی افادہ میں فخر بر گنگوہ کی گنجائش نہیں کہ جو بات پہلے ہی سے قطعی تھی انقاد اجماع کے بعد بھی قطعی ہی بانی رہی ہوئی نظری یقینیت اجماع کی وجہ سے قطعی یقینیت لیکن دوسری صورت یعنی جو بات نظری تھی اجماع سے کی شکل کیور اختیار کر لیتی ہے اس کا قطعی اور قصینی ہو بانا سوسائس کے متعلق صاحب

فراٹن نے یہ اپنی بات لکھی ہے۔

|                                 |                                        |
|---------------------------------|----------------------------------------|
| ان الاجماع لاما كان متصروراً فـ | اپنے اخبار جہنوں نے عام اشاعت کی       |
| الاخبار المستفيضة متصروراً فـ   | حیثیت اختیار کرنی ہو جب اجماع ان       |
| الاحکام اینہا کشف بزدری مـ      | بن قابل تصور ہے تو احکام میں بھی اس کر |
|                                 | قابل تصور ہونا چاہئے،                  |

تو از کافر اجڑ کے از کافر اس [جس کا مطلب یہی ہے کہ خبروں میں دیکھا جاتا ہے کہ تو از اور استفاضہ ان کی غلنت کے پہلو کو بدیتے ہیں تو احکام میں بھی یوں ہی سمجھا جائے یعنی نظری دلیل سے ثابت ہونے کی وجہ سے دو نظری نہیں اجماع نے ان کو نظریت اور قصینی ہونے کا زنگ دے دیا البتہ یہاں یہ سوال ہو سکتا ہے کہ اخبار میں جب تو از و استفاضہ کا زنگ پیدا ہو جاتا ہے تو

اُن کے متعلق یقین میں اپنے آپ کو محور بانی ہے۔ مشہور مثال ہے کہ کسکے قطعی ہونے کے لئے کسی شرعی دلیل کی حاجت نہیں بلکہ متواتر ہونا اس کے دوجو کی خبر کا یہی کافی ہے یعنی عقل انکار کرنی ہے کہ آدمیوں کی اتنی بڑی تعداد قطعاً جھوٹ بات پر مستحق ہو جائے۔

انجلو احکام میں فرق | سال ہوتا ہے کہ کبھی کیفیت احکام کی بھی ہے یعنی شارع علیہ السلام کی طرف تو ان احکام پا ہکم کا انتساب قطعی ذریعہ سے ثابت نہیں ہو سکتا ہے لیکن لوگوں نے بالاتفاق اس حکم کو چونکہ شریعت کا جز مان لما ہے اس لیے عقل یہاں بھی کیا اس سے انکار کرنی ہے کہ اتنے آدمیوں کا کسی غلط بات پر قیام نہیں ہو سکتا یعنی وہ عذر طبقات نہیں سوچ سکتے۔ ظاہر ہے کہ خبر اور حکم میں فرق ہے خبر قوایک داند کی — حکایت ہوتی ہے بیسے کہ موجود ہے اسی داند کی نہر جب تو اتر کی راہ سے پھیل جانی ہے تو عقل کے لئے ممکن ہو جاتا ہے کہ وہ یہ بادر کسے کا اتنے آدمی باکل خلاف دائم خبر دنیا میں پھیلا دیں لیکن حکم کی نوعیت خبر کی تو نہیں ہوتی وہ تو ایک انسانی بات ہے اور انسانی بات میں باکل ممکن ہے کہ سب کے سب بجا تے کسی صحیح نتیجے کے غلط نتیجے نک پہنچ ہوں۔ آخر سبا اوقات محلہ بیکنیوں میں بالاتفاق کسی قانون کو پاس کرنے کے بعد بھی کیا یہ ثابت نہیں ہونا کہ سب سے غلطی ہوئی۔ پس متواتر اخبار میں ظہینت جو پیدا ہوتی ہے اس پر احکام کو قیاس کرنا بظاہر صحیح نہیں معلوم ہوتا۔ بلکہ اجماع کو جن لوگوں نے شرعی دلائل کے ذیل سے فارج کر دیا ہے وہ اس سلسلہ میں یہ دلچسپ بات جو کہتے ہیں جیسا کہ صاحب کشف نے نقل کیا ہے۔

|                                  |                                         |
|----------------------------------|-----------------------------------------|
| ان کل واحد منہم اعتمد مکلا یو حب | راس جاعت، کے ہر ہر فرستے اسی دلیل پر    |
| العلم و نجیل الخطاء و مستحب      | بہر سکیا ہے جس سے نیقی علم ہی پیدا ہوتا |
| ان بیجور علی کل واحد منہم الخطأ  | ہے اور غلطی کی چیز اس میں موجود ہے      |

نہ لاجھو زلخطاء علی جماعتہم۔  
 بس جس جماعت کے ہر ہر فرد کے متعلق یہ  
 جائز ہو کروہ غلطی پر بوس ہجاتا ہے کہ مجھ کی  
 طور پر اسی جماعت کے متعلق غلطی اور خطا  
 کا جواز ناممکن ہو جاتے۔

جب کامطلب یہی ہوا کہ اسے اجتماعی مسائل جو قطبی دلائل سے ثابت ہیں ان سے تو سمجھت ہیں  
 کہ دہاں درحقیقت حقیقی موثر تو ان مسائل کے قطبی دلائل ہی ہوتے ہیں اگر اجماع نہ کی ہوتا  
 جب کی ان مسائل کی قطبیت میں کسی قسم کی خفت یا ضعف نہیں پیدا ہو سکتا لیکن سوال  
 ان اجتماعی مسائل کے متعلق ہے جو قطبی دلائل سے نعلق رکھتے ہیں یعنی خود قطبی نہ ہے لیکن اجماع  
 نے ظمینت کے دائرہ سے نکال کر ان کو قطبی بنادیا ہے۔ بوچھا یہ جانا ہے کہ اجماع کرنے والوں  
 میں سے جب ہر فرد کے متعلق غلطی کا احتمال ہے تو ان ہی لوگوں کے متعلق ہو جانے کی وجہ  
 سے خطا کا احتمال کیوں زائد ہو گیا ان لوگوں نے ایک مثال سے کہی اپنے مطلب کی شرح  
 کی ہے یعنی وہ بوچھتے ہیں کہ کہایا جائز ہو سکتا ہے کہ

کسی جماعت کا ہر ہر فرد معبداد لا  
 ان یکون کل واحد منہم معبداد لا  
 بیکون جمیعہم علی الصواب  
 مجھ کی طرف پر ان ہی افراد کی جماعت ہے  
 پر زمود کیا جائز ہو سکتا ہے؟ (رگیا یا ناممکن  
 ہے اسی طرح ہر ہر فرد کے متعلق جب غلطی  
 کا احتمال ہے، تو ان کے مجھ سے غلطی کے  
 احتمال کا (الا کبھی ہو جائے گا)

وہ یہی کہتے ہیں کہ اگر کسی جماعت کا سہر برآدمی کا اہر بردا کیا یہ ہو سکتا ہے کہ جمع ہو جائے

کے بعد وہ گورے ہو جائیں گے یا ہر ایک لوگوں سے ہوں لیکن اکٹھے ہو کر سب کا سے ہو جائیں گے جب یہ نہیں ہو سکتا تو اجماع میں یہ کیسے مانا جائے کہ انفرادی طور پر مسلمانوں کا ہر ہر فرد اپنے اندر غلطی کی گنجائش رکھتا ہے لیکن اکٹھے ہونے کے بعد ان میں خطا کا جواہر اخلاق و تعلیمات سے بدل گیا۔ کوئی شبہ نہیں کہ اجماع کو جو ناکیدی دلیل ہی نہیں بلکہ تامیسی محبت مانتے ہیں لیعنی طبیعت کو نظریات سے بدلنے کی قوت اجماع میں مانتے ہیں ان کے لئے یہ سوال بہت اہمیت رکھتا ہے مشہور ہے کہ حضرت امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کو اسی سوال نے متوالی بریشان رکھا تا ایکہ الہامی طور پر قرآن سے ان کو رہنمائی مارچل ہوئی اسی مسئلہ کے متعلق کچھ عرض کرنا چاہتا ہوں اسی ذیل میں حضرت امام کی دلیل کا ذکر بھی آ جائے گا۔

لئی کیفیت کو اجماع تعلقی کیفیت سے بات ہے کہ اگر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت پہچا تھے بل دبایا ہے اس کے شرعی دلائل والوں اور بیان کراؤ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لانے والوں کا عالد ہی باقی رہ جاتا جو ایمان سے پہلے انسان ہونے کی جیشیت سے کسی طبقہ یا گروہ کا رہتا ہے تو اس میں کوئی شبہ نہیں کہ سوال کرنے والوں کا مذکورہ بالا سوال یقیناً بر محل اور صحیح تھا بلکہ منکرین اجماع نے اور بھی چند دلیلیں اس سلسلہ میں جو میں کی ہیں وہ چند اہمیت نہیں رکھتیں اسی لیے میں نے ان کا ذکر بھی نہیں کیا لیکن در حقیقت ان کا سب سے بڑا اعتراض اجماع پر ہے وہ یہ ہے صاحب کشف نے اسی نے ان کے اس سوال کو نقل کرتے ہوئے یہی احتاذ کیا ہے و هو المعتذر لهم في هذه الفصل <sup>وہ اس باب میں ان لوگوں کے نزدیک ہے</sup>

پڑی براعتماد کیا جاتا ہے وہ یہی ہے

یعنی اس سوال براں مسئلہ میں (یعنی انکار اجماع) ان کو اسی پر زیادہ بھروسہ ہے۔ جیسا کہ میں نے عرض کیا اگر ذاتی ایمان لانے کے بعد بھی مسلمانوں کا عالد ہی رہ جاتا جو ایمان لانے سے

پہلے تھا تو اس اعترض سے کلمة اللہ کی کوئی صورت ممکن نہ تھی ۔

سلام سے پہلے اسلام کے بعد لیکن ہم قرآن جب کھوتے ہیں تو ایک بھگہ نہیں ایک سے زیادہ مقامات ملازوں کی جیشیت میں انھوں میں اس مسئلہ کو اٹھایا گیا ہے اور صاف صاف کھلے الفاظ میں اس سنی کو اٹھایا گیا ہے اور صاف صاف کھلے الفاظ میں اس کا اعلان کیا گیا ہے کہ رسالتِ محمد یہ پر ہاں لئے اور اس طریقہ سے ایمانی دارہ میں داخل ہو جاتے کے بعد اہل ایمان کی اس جماعت قدرت کی طرف سے ایسے انتدارات حاصل ہو جاتے ہیں جو اس شرف سے محروم کیے زبان لانے میں حصہ حاصل نہ کھا اور یہی بات ہے کہ جیشیت انسان ہونے کے ظاہر ہر یہ کہ سارے ننان مسامدی میں کسی انسان کو دوسرا سے انسان پر اس قسم کا ترجیح حق حاصل نہیں ہے کہ وہ بہرولوں کو اپنا تابع بنائے لیکن دی انسان جب منصبِ رسالت سے سرفراز ہوتا ہے بنی آدم کے لئے وہ اسرہ اور منورہ بن جاتا ہے۔ اس کا ہر قول و فعل دوسروں کی زندگی کی کڑ راہ بن جاتی ہے پھر اسی طرح اگر رسول پر ایمان لانے والوں کو بھی قدرت کی طرف سے ان ہو جائے انتدارات عطا ہو جائیں تو اس کے انکار کرنے کی کیا وجہ ہو سکتی ہے بس اب دی کہ سوال صرف یہی رہ چاہا ہے کہ ایمان لانے کے بعد ایمان لانے والوں کی جماعت کوچھ یہی انتدارات کی کیا مالک دائم میں ہوتی ہے جو ایمان سے پہلے اسے حاصل نہ کھیسا ہے عرض کیا ایک نہیں ہم قرآن میں ایک سے زائد آیتیں ایسی باتے ہیں جن میں مسلمانوں کو انتدار کی ایمانی سند، مکمل، اور منصوص الفاظ میں حق تعالیٰ کی طرف تھے عطا کی گئی ہے جن میں دلیل اپنی آیت قریبی ہے جس سے حضرت امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ پر مسئلہ کی قطعیت مکشف ناگئی یعنی قرآن کی مشہور آیت ۔

اوہ بہابت کی راہ کے کھل جانے کے بعد یونیورسٹی

دمن بیشاق الر رسول من بعد ما

تین اہ المهدی دیتیغ غیر سبیل المتنین سے پختنے اور گک ہونے لگے اور یہاں والوں کی راہ کو جھوڑ کر درسری راہ بر جا پڑے تو میں نہ مہماں تولی دنصلہ بھی مضم دساخت باں کادہ ذمدار بنتا ہے ہم اس کے والا اس کو کر دینے ہیں اور دھکیل دیں گے اسے جنمیں مصیراً میں اور نہ کہان اس کا بہت بڑا ہے

ظاہر ہے کہ مذکورہ بالا آیت میں درباتوں کی دھکی دی گئی ہے ایک الرسول (صلی اللہ علیہ وسلم) سے مشا اور جدائی اور درسرے المؤمنین یعنی مسلمانوں کی سبیل کو جھوڑ کر درسری را و افتیار کرنا کھلی ہوا ہات ہے کہ سبیل سے یہاں یہی مطلب ہو سکتا ہے جیسا کہ صاحب کشف نے لکھا ہے۔

السبیل ملیختمار الامان لنفسه اسبیل (عنی راہ) سے یہاں مراد وہ چیز ہے جسے قولاً یا فعلاً آدمی اپنے لئے افتیار کرے تو لا و نعلہ ملت

پس مقصد یہ ہو اک اپنی دینی زندگی میں جس قول اور فعل کو مسلمانوں نے افتیار کر لیا ہے اس کو جھوڑنا یا سچی فرم کا جرم ہے جیسے الرسول سے مشافت اور جب مسلمانوں کی راہ جھوڑنا جرم شہیر اور لارم آیا کہ مسلمانوں کی اس راہ کو افتیار کرنا واجب شہیر اور یہی مطلب ہے صاحب کشف کی اس عبارت کا

لزム من حرمة اتباع غير سبیل المتنین ایمان والوں کی راہ کے سواد درسری راہ کے افتیار کرنے کو حرام کر دینے کا لازمی نتیجہ ہے کہ ایمان والوں کی راہ کا قبول کرنا بدانہ مزدیک ہو جاتا ہے۔

درسری دلیل | درسری دلیل یعنی قرآن ہی کی مشہور آیت ہے۔

کلمہ خیر امۃ اخراجت للناس ہونم بہترین امت لوگوں کے نئے نہیں ہو دیا

تمارون بالمعاد و شهون عن المنکر کیا گیا ہے، کو مکم دد، اچھی بات کا، اور دد کو

بری بات سے ادرا یان لاؤالثبۃ

و تمدن بالله

کویا اس آبیت میں مسلمانوں کی امت کو دنیا کی دوسرا امتوں کے مقابلے میں "خیر" ہونے کی دی گئی ہے۔ خیر ہونے کا یہی مطلب ہو سکتا ہے کہ ان کا قول اور فعل حق تعالیٰ کو پسندیدہ ہے اب یہ احوال تو ہو نہیں سکتا کہ ہر ہر مسلمان کا بر فعل خبر ہے۔ ورنہ اس کا مطلب تو یہ ہو گا کہ ہر مسلمان مصروف ہے اور اس سے کبھی شرعاً خلاف مرضی حق تعالیٰ کوئی بات سرزنش نہیں ہو سکتی کیونکہ بد اہل کے ہمی یہ خلاف ہے نیز قرآن میں امت کو خیر کیا گیا ہے تاکہ امت کے ہر ہر فرد کو پس مطلب یہی ہوا کہ اجتماعی طور پر مسلمانوں کو خیر ہونے کی سلسلہ گئی ہے۔ پس مسلمان جن اعمال داعمال پر تعقیب ہوں گے ماننا پڑے گا کہ ده خیر یعنی مرضی حق کے مطابق میں فاضی الوزیر الدلوی سی نے اپنی کتاب "تقویم الاولیاء" میں اسی معنی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے۔

فدل لفظ الخیر وهو يعني انفع على تو خير و در حقيق ا فعل على

انهم يصيرون لامحالة الحق الذي ہے ربی اسم تفصیل حسی معنی کی ترجیحی کرتا

هر حق عند الله تعالى اذا اجتمعوا ہے دہی خیر کے لفظ کا حاصل ہے ایسی صورت

میں اس کا نتیجہ یہی ہو سکتا ہے کہ ہر حال خیہی

نمک دہ پہنچیں گے، یعنی اس حق نمک جو خدا

کے زد بکبھی حق پر شیر طیکہ سب کا کسی مسئلہ

پر اتفاق ہو جائے۔

لکھاں کا خیال تو یہی ہے کہ اختلاف کی صورت میں بھی یہ سمجھا جائے گا کہ خیر اور حق ان یہ اختلاف

کئے والے مسلمانوں کے درمیان کسی نہ کسی کے ساتھ سے کبوتر گاہ سب غلطی پر ہوں گے  
اجماعی طور پر مسلمانوں کی امت کے خیر ہونے کا آخر مطلب کیا ہو گا ان کے الفاظ  
دان ذلک الحق لا يعد دهندا الا خلفا اور جب باہم مسلمانوں میں کسی مسئلہ کے  
اختلاف ہوتی ہی تو ان کے دارہ سے باہر  
نہیں ہاستا۔

کا یہی مطلب ہے۔

نبری دلیل | اس سند کی ترکی کی یہ آیت شرعاً ہے۔

وَكُلْنَّا لِكَ جَعْلَنَا كَمَرَامَةً وَسُطْلَانَتَكْرِيزَا اسی طرح رجیسے نہیں اسے مسلمانوں کی  
شہداء علی الناس کجب جو شرق دنیا کے بیچ میں ہے عطا کا  
یہ گیا ہے) ہم نے بنایا تم کو امت دنیا کا  
رہنگاریں لوگوں پر

اس آیت میں "وسط" کا بولفظ ہے اس کی شرح میں صاحب کشف نے لکھا ہے  
وَسْطًا إِيْخِيَاً دُهْنِيَاً صَفَةً بِالْأَسْمَاءِ دُهْنِيَاً هُوَ دَنْسَطُ الْأَسْطَالِ الشَّئْيُ دَنْلِيْلُ الْخِيَاْسِ  
مِنْ جُوشَيْ بُرْتَنِیْ ہے دبی خیر ہوتی ہے لعنة  
الْوَسْطَكَلَانِ الْأَطْرَافِ يَتَسَامِعُ إِلَيْهَا  
لَئِنْ كَبَيْتَ مِنْ كَطَافَاتِ كَهْرَبَاتِ مِنْ غُلَلِ الْأَ  
سْلَانِ الْوَسْطَعَدَلِ بَيْنِ الْأَطْرَافِ  
لِيَسْتَ إِلَى بَعْضِهَا أَتَرْبَ مِنْ بَعْزِ  
لَعْنَوْنَ نَے دنیا کی تفسیر عدل کے لفاظ سے

کی ہے وہ کہتے ہیں کہ ختم کا دریافتی حصہ کنارے  
کے حصوں سے زیادہ معدن ہوتا ہے یعنی تھیک  
جود رہیان میں ہر کسی کنارے کے حساب  
سے زیادہ قریب نہ ہو۔

حاصل سب کا یہی ہوا کہ وسط کے لفظ کا مفاد بھی اب ہی ہے جو "خبر" کے لفظ کا ہے اور اس آبی  
میں جو نکاح تعالیٰ نے یہ خیر دی ہے کہ مسلمانوں کی امت کو وسط یعنی خیر اور بہتر خود فدا نے بنایا  
ہے جس کا مطلب اُس کے سوا اور کیا ہو سکتا ہے کہ اجتماعی طور پر سچیت امت ہونے کے پو  
کھو مسلمان کریں گے وہ خدا کی مرمنی کے مطابق ہو گا دنہ پھر وسط بنانے کا مطلب ہی کیا ہو سکتا  
ہے کہ فردا فردا ہر مسلمان کے قول و فعل کا وسط نہ ہوتا تو بدی ہے۔

اس طرح اگر ہم وسط کے معنی عدالت کے بھی لیں گے تو ماننا پڑے گا کہ اجتماعی طور پر  
حق تعالیٰ نے مسلمانوں کی عدالت کا فیصلہ کیا ہے پس جو یعنی حق سے اختلاف امت مسلمانوں  
کو سکنی یہی مطلب ہے عدالت اصول نقہ کی اس قسم کی عبارتوں کا

فیضی خلاصہ ان یکون مجموع الاماتہ اس کا اقتضا ریسی ہو سکتا ہے کہ امت اسلامیہ

بالعدل الله اذکاری محسوس ان یکون کل دلحد مجموعی طور پر عدالت کی صفت سے موصوف

ہو، کیونکہ مسلمانوں میں ہر برفراز کا عادل موصوفنا ہالم ان الواقع خلائفہ فوجب

ہونا تو اسی بات ہے جو واقع کے خلاف ہے ان یکون ما اجماعا علیہ لانہ لولحر

کیں حقا کان بالخلاف دکن بار الکاذب پس یہی مطلب ہو سکتا ہے کہ جس پر مسلمانوں

کا اتفاق ہو جائے وہ معدن زین بات ہوگی المبطل یستحق الدنیم خلا یکون عدل لا

کیم مکدرہ بھی حق نہ ہوگی تب وہ باطل اور جو بڑ

(کشف صفا)

بُوگی اور ایسا آدمی جو حیرت پر اور غلط کارہ  
غلط گو ہو رہ تو مدت کا سزا دار ہے بیس  
کو عدل یعنی مادل پہنچ کے کامنی پر سکتے  
ہیں -

جو ہمی دلیل اور اصل اسی آیت کا دوسرے جز یعنی مشهد علی الناس کے الفاظ میں مطلب یہ  
ہے کہ مسلمانوں کی امت کو جب "الناس" پر اشتمالی نے شاہد اور گواہ بنایا ہے تو صرددی  
ہے کہ غلط گو ای دینے کی اجتماعی طور پر ان میں صلاحیت باقی نہیں رہی ہے ورنہ حق تعالیٰ ان  
کو شاہد کیوں مقرر کرتا پس معلوم ہوا کہ یحییت امت ہونے کے مسلمان کا قلب جس چیز کی  
گواہی دے گا اسے حق ہونا چاہئے صاحب کشف نے لکھا ہے۔

الشاهد اسم سن يخبر بالصدق      حتفت اور واقعہ کی جو تھیک تھیک سچائی  
کے ساتھ خبر دے اس کو شاہد کہتے ہیں اس  
بالحقيقة دیکون له حجۃ      نے اس کی بات صحیت ہوتی ہے،

فلا صدی ہے کہ مذکورہ بالآیت سے مسلمانوں کی عدالت اور شہادت دونوں کی وجہ  
توثیق کی گئی ہے جس کا نظاہر ہے کہ افزاد سے نہیں بلکہ امت ہی سے فعلن ہو سکتا ہے اس لئے  
مسلمانوں کا جس چیز پر اجماع ہو جائے گا یہ سمجھا جائے گا کہ ان لوگوں کا اجماع ہے جس کی  
عدالت اور شہادت کی توثیق قرآن کر جکا ہے اس لیے یہ غلط تہیں ہو سکتا ہی مطلب ہے  
صاحب کشف کے اس قول کے

لما رضيهم اللہ تعالیٰ بالعدل لـتـ الشـفـعـاـ  
کیونکہ اشتمالی نے ان کو عدالت اور شہادت  
و فـلـادـجـبـ عـلـیـنـاـ قـبـولـ قـوـلـهـمـ فـیـ ذـلـکـ

پردا جب شہر را بچے کان کی بات کو تسلیم کریں

۲۵۶

یا بغیر دلیل گذشت بالآئیوں سے تو عام طور پر عذر اصولِ نفقے استدلال کیا ہے لیکن جب طرح امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ نے «سبیل المؤمنین» دالی آیت کو اجماع کی دلیل قرار دیا ہے علامہ عبد الغزیر بنخاری نے لکھا ہے کہ اسی طرح

اعتمد جماعتہ من الحقیقین منہم ارباب تحقیق میں سے ایک طبقہ شش ابر منصور

الشیخ ابو منصور راصحاب المیزان زیدی اور صاحب میزان (علامہ شمس النظر)

فی اثبات کون الاجماع صحیحة علی تولہ کاغذی ہے کہ حق تعالیٰ کا قول یعنی یا ایم الذین

امنوا کو نِزامِ الاصادقین اے ایمان تعالیٰ یا ایم الذین امنوا کو نِزام

الصادقین والادب سجوں کے ساتھ (ب) بھی اجماع کی

صحت کی دلیل ہے

یعنی علم العدد امام ابو منصور المازریدی اور علامہ شمس النظر جیسے بزرگوں نے اس آیت ہی سے استدلال کیا ہے اور اس میں کوئی شبہ نہیں کہ ہم آیت پر جب غور کرتے ہیں تو اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ حق تعالیٰ نے مسلمانوں کو "الصادقون" کے ساتھ رہنے کا حکم دیا ہے سوال یہی ہے کہ یہ "الصادقین" کون ہیں۔

یہ تو کملی ہوتی بات ہے کہ مراد اس سے مسلمان ہی ہیں لیکن مسلمانوں کی دو چیزیں ہیں ایک تو انفرادی طور پر فرد افراد اور مسلمان کی حیثیت ظاہر ہے کہ ہر ہر فرد کا اول تعلم ہی ناممکن ہے۔ اور ہر یہی توہر ایک کے متعلق یہ جانتا کہ وہ صادق ہے یا کاذب اس سے زیاد ناممکن ہے۔

۲۳۔ مکمل نفاثات القرآن سع فہرست انفاذ  
 جلد اول نفاثت قرآن پر بے شک کتاب تحریک محمد للہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات اور تعلقہ مانعات کا بیان  
 تبیث شہر جلد سیز  
 انقلاب روس انقلاب بر دس پر جلد ایڈا پارکی کا  
 بیان تھے  
 ۲۴۔ ترجمان آنستہ ارشادات نبوی کیجاں  
 اہلسنت خیر و منفات تقطیع ۲۹۰۲ جلد اول  
 شہر جلد سیز  
 کامل نفاثات القرآن سع فہرست انفاذ جلد سوم تبیث  
 اللہ جلد صہر  
 مسلمانوں کا نظم حکومت بصر کے شہروں اکثر صن ابریزین  
 ایم۔ لے پی۔ ایج۔ ذی کی مفتاہ کتب انظمہ اسلام  
 کا ترجمہ تبیث اللہ جلد صہر  
 تحقیق انظمار دینی غلامہ سفر ناصر بن بطوطہ  
 تحقیق و تقدیم از مترجم تبیث عاشر قسم اعلیٰ سے اڑ  
 ارشل شیشیو یوگو سلاوی کی آزادی اور انقلاب  
 پر نیچہ خیز اور دیپ پارکی کتاب تبیث عاشر  
 مفصل فہرست و نظر سے طلب فرمائیے۔ ایں  
 سے آپ کو ادارے کے حلقوں کی تفصیل  
 بھی معلوم ہو گی۔

— — —

۲۵۔ قرآن اور تصویب میقین اسلامی تصویب  
 باحث تصویب پر جدید اور مفتاہ کتاب تبیث علیہ  
 مسجد دہلی

میخیر ندوہ مصنفوں اردو بازار جامع مسجد دہلی

## مختصر قواعد ندوہ اصناف مخصوصین دہلی

۱۔ محض خاص : جو مخصوص حضرات کم سے کم پانچوڑی کی کشت مرست فرائیں وہ ندوہ المصنفین کے دارہ مخصوصین خاص کو اپنی شمولیت سے عزت بخشن گئے ایسے علم فراز اصحاب کی خدمت ادارے اور مکتبہ برلن کا نام طبواعت ندوہ کی جانبی رہیں گے اور کارکنان ادارہ ان کے فیضی طور پر معرفوں سے مستفید ہوتے رہیں گے۔

۲۔ محسنین : - جو حضرات پھیس روپے سال مرست فرائیں گے وہ ندوہ المصنفین کے وارثین محسنین میں شامل ہوں گے، ان کی جانب سے یہ خدمت معاونت کے نقطہ نظر سے نہیں ہوگی بلکہ عطیہ خالص ہوگا۔ ادارے کی طرف سے ان حضرات کی خدمت میں سال کی تمام طبواعت جن کی تعداد اسٹا پار ہوگی۔ نیز کتبہ برلن کی بعض طبواعت اور ادارہ کار سالہ برلن کی معاونت کے بغیر پیش کیا جائے گا۔

۳۔ معاونین : - جو حضرات اخوار روپے سال پیشی مرست فرائیں گے ان کا شاندہ ندوہ المصنفین کی حلقہ معاونین ہیں ہوگا۔ انکی خدمت میں سال کی تمام طبواعت ادارہ اور کار سالہ برلن اس کا سالانہ چند و پہنچ روپے سے ا بلاقیمت دیش کیا جائے گا۔

۴۔ احباب : - فروپے اور کرنے والے اصحاب کا شاندہ المصنفین کے اجایں ہو گا ان کو سالانہ بلاقیمت دیجایگا۔ اور طلب کرنے پر سال کی تمام طبواعت اور اصناف فیضت پر دیجایں گی۔ پہلا فاصلہ طوپر ملدا اول طبائیکی ہے

### قواعد

۱۔ برلن ہر انگریزی مہینے کی یکمین بائیع کوشائی ہو جاتا ہے۔

۲۔ فرمی، علمی، تحقیقی، اخلاقی مصنافین بشرطیکہ وہ زبان و ادب کے مجاہر روپے اتریں برلن میں لئے کی جائیں۔

۳۔ وجود اتهام کے بھی کہا جائے اکاذیں میں خالص ہو جاتے ہیں۔ جن صاحب کے پاس رسالہ نہ پہنچا، تباہ، سے ارتباً تکہ فرتوں کا لکھا و دیدیں انکی خدمت میں پر پردہ وبارہ بلاقیمت بمسجد بیجاۓ گا میں کے بعد شکایت قابل اعتبار نہیں تھیں جائے گی۔

۴۔ جواب طلب امور کے لئے، رکھتے باجایی کا رد بینا ضروری ہے۔

۵۔ قیمت سالانہ چھوڑپے بخشش اہمیت تین روپے چار آئنے۔ (مع مخصوصیات) اور

۶۔ سنی آرڈر و اندکوئے وقت کوپن پر اپنا مکمل پتہ ضرور لکھئے۔

مولوی محمد دریں حستا پر نظر پہش رئے جید بر قی پرسی دہلی میں طبع کراکو و فقر سالہ برلن اور دہلی ارجاع نہیں  
دہلی سے شائع کیا

# مطبوعتِ اندرونیہ ایں دلی

بعد غیر معمولی اضافے کئے گئے ہیں اور صفاہیں کی ترتیب

کو زیادہ دل شہر اور مہل کیا ہوئی قیمت ملے۔ مجلہ صہرا

اصحہ و فصوص القرآن جلد اول: جدید اڈیشن

حضرت آدم سے حضرت موسیٰ و مارون کے مالا دانہاں

اک قیمت چھر مجلہ ہے۔

دھی اہی مسٹہ دھی پر جدید معتقدانہ کتاب ٹھہر جائے

ہن ان اذامی سیاسی حلوات: یہ کتاب ہر لابربری کی بہ

ربت کے ہوتی ہے ہماری بانیں باہکل جدید کتاب۔

تیمت ٹھہر

تایم افکاب وس مرشکل کی کتاب اور تایم انقدر ہے

کامنز اور سکل غلاصہ جدید اڈیشن دُور دے چکیا ہے۔

تیمت: فصوص القرآن جلد ووم: حضرت بو شہر

حضرت عکیشی کے مالات اک دوسری اڈیشن سے تے مجلہ لاد

سلام کا انسدادی نظام: وقت کی اہم ترین کتابیں

جیسیں، سلام کے نظام انسدادی کا کامل نقشہ بیش

رسیا گاہا ہے۔ تیسرا اڈیشن بلعہ مجلہ صہرا

سلاماں کا عجیب اور زوال: صفات: ۵۰ جدید

اڈیشن تیمت بلعہ مجلہ صہرا۔

خلافت راشد و ذایع دست کا دوسری حصہ جدید اڈیشن

تیمت ہے مجلہ بلعہ مصبوطاً اور سمجھہ جلد تیمت: لعہ

۲۹: سلام میں غلامی کی حقیقت: جدید اڈیشن

جیسیں نظریاتی کے ماتحت ضروری اضافے بھی کئے گئے ہیں۔

تیمت سے تے مجلہ لاد

تعلیمات اسلام اور سمجھی اتوام: اسلام کے اخلاقی اور طائفی

نظام کا دلپڑیر فاکہ تیمت ٹھہر جائے۔

سو شزم کی مہیا ری حقیقت: اشتراکیت کے تعلق بھر

پروفسیکرل بل کی آنونس فریکاً زرع معقد صراز منہ جم۔

تیمت سے تے مجلہ لاد

ہندستان میں قانون شریعت کے نفاذ کا سلسلہ ہر

تیمت: بنی عربی مسلم: تایم دست کا حصہ اتل

جیسیں سیرت مشرکانہ کی نام احمد فاتحات کی کیفیت

تریبیت نہایت آسان اور دل شہر اندازیں کیجا یا گیا ہے

جدید اڈیشن جیسیں اعماق نبوی کے اہم اباب کا اضافہ ہے

تیمت ہے: مجلہ ٹھہر

نہہ قرآن جدید اڈیشن جیسیں بھتے اہم اضافے کئے گئے

ہیں اور بہادبخت ہم کوپ زمرہ نرم تک پہنچا ہو تیمت ٹھہر جملہ تجھ

غلامان، سلام: انشی سے زیادہ ملامان اسلام کے نیالات

و فضائل اور شاندار کارناموں کا تفصیلی بیان جدید

اڈیشن تیمت ہے: مجلہ سمعہ زیرین

اخلاقی اور فلسفی اخلاقی: علم الاخلاق پر ایک بسیط

اور معتقدانہ کتاب، جدید اڈیشن جیسیں حک و ذک کے

# بڑھان

جلد سیت و میم  
شمارہ (۳)

ستمبر ۱۹۴۶ء مطابق ۲۷ ذی القعده ۱۳۶۵ھ

## فہرست مضمون

|     |                                                |                               |
|-----|------------------------------------------------|-------------------------------|
| ۱۳۰ | سید احمد                                       | ۱۔ نظرات                      |
| ۱۳۳ | سید احمد اکبر آبادی ایم۔ اے                    | ۲۔ علمائے ہنکا سیاسی موقف     |
| ۱۴۹ | از جا خواہ حمد نماز تی صفائیم۔ اے کچھ روپی کام | ۳۔ ہندو مسلمانوں کے سچے نظرات |
| ۱۷۹ | از جانب محمد باشم صاحب ایم۔ اے                 | ۴۔ اجماع اور اس کی حقیقت      |
| ۱۸۹ | م۔ ح                                           | ۵۔ تبصرے                      |

# نَّظَرْتُ

آپ کہتے ہیں ایک قوم : بجا رشاد ہوا۔ آمنا و صدقنا۔ فرید برآں گدارش یہ ہے کہ ہند  
اور مسلمانوں کی کیا تفصیل ہے۔ ہمارا قرآن قبولی انسانیت کو ایک خاندان یا ایک کنیہ اور قبیلہ  
مانتا ہے اور مختلف زمگ دشیں کے انسانوں کو اسی ایک برادری۔ اسی ایک کنیہ اور اسی ایک  
قبیلہ کے افراد تسلیم کرتا ہے۔ اس کا اعلان ہے

اِنَا خَلَقْنَاكُم مِّنْ نُطْسٍ وَاحِدَةٍ ہم نے تم سب کو ایک ہی نفس سے پیدا کیا  
آپ آگے بڑھ کر فرماتے ہیں۔ ایک زبان اور ایک لکھر جا ہے ہیں۔ ہماری گزارش ہے کہ آپ مہدومنا  
کے نئے ہی ایک زبان اور ایک لکھر جا ہے ہیں۔ ہماری خواہش اور ہمارا چند بہ تو یہ ہے کہ کل  
عالم کے نئے ایک زبان اور ایک ہی لکھر میر ایس جہاں تک ہمارے چند ہی کاغذ ہے ہم نے  
مات عصاف اس کا انہیاں کر دیا اور

کہنا ہوں سچ کے محبوث کی عادت نہیں مجھے !!!  
میکن انسانی نظرت بڑی فریبہ کا دردناق ہوتی ہے۔ وہ لیسا اوقات دل کے چوکو انفالوں کی  
چیزیں گوں میں چھپانے کی کوشش کرنی ہے ہات جو نکے بالکل صاف دلی اور بے تکلفی سے  
ہو رہی ہے اس نئے یہ ارشاد ہو کہ آپ جو ایک زبان اور ایک کلمہ پر کاغذہ لگاتے جا رہے ہیں  
تو یہ حیثیت علی میں ہے یا بعض معادیہ میں اگر حب علی میں ہے تو سب کیا آپ کا مقصد اسی ایک  
زبان اور اسی ایک کلمہ کے ساتھ آگے پہنچنا اور دنیا کی ترقی یا فتوحوں کے ساتھ ساتھ دوشا  
پدوش جذبے ہے ہاگر وہاب اثبات میں ہے تو اس کی دعویٰ بالکل صحیح میں نہیں آئی کہ ہمارے مکا

کا بڑے سے بڑا لٹر کٹر قسم کا انگریزی۔ پکا اور سچا ہند۔ بودب کی سر زمین میں قدم رکھنے کی کوٹ پلوں پہننا شروع کر دیتا ہے۔ انگریزی طریقہ پر کھانا کھاتا ہے۔ انگریزی زبان بونے میں فرموس کرتا ہے۔ اور واقعیہ ہے کہ اپنی مادری زبان کی پہنچت وہ اس کو زیادہ آسانی اور ذرتوں کے ساتھ پول بھی سکتا ہے۔ عرض یہ ہے کہ ہندوستانی خط و حال کے علاوہ کوئی جیز اس کے باس ایسی نہیں ہوتی جس کی روشنی میں اس کو ہندوستانی کہا جائے۔ آپ جواب میں زیماں گے۔ جیسا دیس دیسا بھیں، درست! مگر جب یہ ہات ہے تو ایک ہندوستانی مصروف ہنچکہ طرش (ترکی ٹوپی) شام اور فلسطین میں عقال۔ اور افغانستان میں افغان کپڑ کبوں استعمال ہیں کتنا! برما میں پہنچ کر ڈھبے ڈھالے فرغول کبوں نہیں ہوتا۔ سر بر ہنچکی سی کبوں نہیں بالغنا اور بھرا سی ملک کی زبان میں ان لوگوں سے ہم کلام کبوں نہیں ہوتا!

اور ہاں درکبوں جاتے! خود اپنے ملک میں شمار کر کے دیکھتے کہ دیہاتی آبادی کو ہنچکہ کر شہری آبادی میں کتنے ہندوستانی ہیں جو دہوتی بکریہ اور چپیں۔ شیر والی یا بارہا میں رہتے ہیں اور کتنے میں جو مغربی طرز بود و ماذ اور مغربی یا اس کو افتخار کئے ہوئے ہیں تو پھر کیا آپ ان سب کو ملک کا خذار۔ ہندوستانی قومیت سے نفور۔ اور د حدت قومی کا منکر قرار دیں گے؟ یہ تو ہنچکہ کا حال تھا اب زیماں دیکھتے۔ تو ہبانت بھاٹ کی بولیاں یہاں بولی جاتی ہیں ایک بنگالی کو بنگالی سے عشق ہے۔ مریٹی بولنے ہیں۔ جزوی ہند میں نام منگوار دیا ہم کا سکر جتنا ہو۔ بنجپی کو بنجپی بول جائیں لطف ملتا ہے۔ مدیر ہے کہ محض زبان کی بیبا در صوبائی تقسیم کا مطالبہ کیا جا رہا ہے اور خود مکٹ کے زدیک ہے مطالبہ قابل قبول فرما دیا جا چکا ہے۔

ان روشن خاتم کے پہنچ نظر ہیں شبہ ہے کہ آپ ایک لمبی اور ایک زبان کا جو فروہا نہیں ہیں وہ حب میں نہیں۔ بلکہ سیفیں معادیہ میں ہے لیکن ایک زبان سے آپ کا مقصد یہ ہے

کار دوزدر ہے اور چاہے سب نبائیں رہیں اسی طرح ایک کلمہ سے آپ کی ارادیہ ہے کہ جس کلمہ کو آپ سماں سے منسوب کرنے میں آپ کی تمنا ہے کہ وہ زندہ ہے اور چاہے دنیا بھر کے انگریزی امریکن - فرانسیسی - روسی - ایرانی اور ترکی کلمہ رہیں؛ اگر واقعی جذبہ یہی ہے تو ہم عرض کریں گے

تو اگر میرا نہیں بنتا زبن اپنا تو بن

اس طرح کی باتیں کہنے سے آپ بقین کیجئے ناردو زبان مست سکتی ہے اور دلائلی کلمہ بننا ہو سکتا ہے آپ جذبات کی رو میں پر رہے ہیں اور مکا غذ کی ناد پر سوار ہیں دنیا میں زندہ رہنے کا اصولی صرف ایک ہے اور وہ پو کہ د زندہ رہو اور زندہ رہنے دو "جو کوئی فطرت کے اس قانون کی خلاف درزی کر لے گا وہ اس کی تفسیر سے نہیں بچ سکتا

لکھتو کے ایک اخبار نے جس کے نیشنل زم کی پیشانی پر سرکاری یا نیم سرکاری اہل سارے کار داع غ نہیں) چنل لٹا ہو لئے اردو کی حاصلت کے دعویٰ کے باوجود اردو کے قدر دا ان کو مشورہ دیا ہے کہ وہ ہندوستانی زبان کے لئے ہاگری رسم الخط کو مستقر کر لیں پنجویں اس قدر تامثول ہے کہ اردو زبان کا کوئی قدر دا ان اس کو درخواست اتنا بھی نہیں کچھ سکتا اگر بھی بات ہے تو ٹالاندی جی - پنجوت جواہر لال نہرو۔ اور کامیکس کہوں ہندوستانی کے لئے دو نوں رسم الخط پر زور دینے اور ان کی اہمیت تسلیم کرنے نئے ہم اس نامع مشق سے صرف اتنا دریافت کرتے ہیں

چک سورج میں کپاہاتی رہے گی  
اگر بیزار ہے اپنی کرین سے

# علم کے اہم کا سیاسی موقوفت

(۲)

سعید احمد اکبر آبادی ایم - ۱ -

انگریزوں کی حکومت قائم ہو جانے کے بعد ملائے کرام نے ملک کے مالات کا جائز دیدہ درمی اور وسعت قلب و نظر کے ساتھ لیا تو انہیں یہ بات صاف طور پر محسوس ہوئی کہ مسلمانوں کی شامت اعمال نے انگریزوں کے روپ میں ان پر ایک نادر مسلط کر دیا ہے۔ «قرآن کے اعلان کے مطابق مسلمانوں کو «فَوَأْمُونَ بِالْقُسْطِ»، یعنی دنیا میں عدل وال فحافت قائم کرنے والے ہوئے چاہئے کہ وہ ظلم دوسرے اپنے آپ کو بھی بجا میں اور اپنے ساختیوں پر وسیعوں اور وسیرے انسانوں کو بھی بجا میں اور یہ اسی وقت ہو سکتا ہے جبکہ مسلمان پہلے سچے اور پیکے مسلمان ہوں۔ عمار نے محسوس کیا کہ یہ سب مصیبین مسلمانوں پر اور ان کے دا سطر سے پڑے ملک پر اس بیانی میں کہ مسلمان صرف نام کے مسلمان رہ گئے وہ نہ ان کے نکر و نظر میں۔ اعمال و افعال میں اور اخلاق و کردار میں کوئی بات ایسی نہیں ہیں کی وجہ سے یہ کہا جاسکے کہ یہ وسیرے لوگوں کے مقابلہ میں کسی بہترین نظام زندگی کے حامل ہیں۔ اس بنا پر عمار نے اخبطاط و زوال کے اصل سبب کا کھوج لٹا کر اپنی نام کو ششیں اس پر رکونز کر دیں کہ مسلمانوں کو مسلمان بنایا جائے اور ایں صحیح اسلامی فکر و ذہنیت کی تحریک ریزی کر کے اس قابل بنایا جائے کہ وہ بھرا پئے منصب قادروں بالقسط کو حاصل کر سکیں۔

بیو اہلام مولانا محمد قاسم ناظری احمد دارالعلوم [علماء نہ سرسید کی طرح ملک کے سفید فام آناؤں کی تملیک سے غرفہ زدہ ہوتے اور ربان کو سہند دندن کی مدد وی اکثریت نے اس پر عجید کپا کروادے اس کی ازدستے پچھے کے لئے حکومت وقت کے دامان کرم میں پناہ ڈھونڈ دھنڈتے۔ الحسن نے گماں خود اعتمادی اور اطمینان قلب کے ساتھ مسلمانوں کی دینی اور دماغی تربیت کا کام شروع کر دیا اور اس مقدم کے لئے مولانا محمد قاسم صاحب ناظری نے جنوبی نے ۱۹۵۸ء میں انگریزوں کا تواریخ سے مقابلہ کیا تھا اپنے چذر رقصائی کے ساتھ دارالعلوم کے نام سے ۱۹۷۸ء میں ایک عربی مدرسہ قائم کیا۔ علماء اور علوم مجددیہ [علماء کی نسبت عام اعتراض ہے کہ وہ وقت کے مصائب کا بالکل لحاظ نہیں کرتے اور اپنی نشک نہ پہیت کی پہار دیواری سے باہر نکل کر یہ دیکھتے ہیں نہیں کہ دنیا میں کہاں ہو رہا ہے اسی سلسلہ میں کہا جاتا ہے کہ جب سرسید نے مسلمانوں کو علوم مجددیہ سے ازر کھنے کی ناسخن اشاعت کرنی چاہی تو علماء نے مخالفت کی اور مسلمانوں کو علوم مجددیہ سے ازر کھنے کی ناسخن کو شمش کی مکن ہے کسی ایک عالم یا علماء کی کسی ایک جماعت کی نسبت یہ خالی تسمیہ ہے۔ لیکن جہاں تک مولانا ناظری اور ان کے رفقاء کا نقطہ ہے یہ اعتراض قطعیاب ہے بیان دے گئے ہیں کہ سرسید سے جو اختلاف تھا وہ ان کے فناد عقائد کی وجہ سے نہ اور اس پہار پر تھا کروادے انگریزی قلم کے ساتھ مسلمانوں میں ایک غلامانہ نکر۔ انگریزوں کی نفاذی کا جذبہ اور دین سے بے اعتمانی کا مبلغان پیدا کر رہے تھے۔ ہر ایک سببم الفکر مسلمان کی طرف مولانا اس کا یقین رکھتے تھے کہ سرسید کی روشن مسلمانوں کے لئے دینی اور دینی دو فوں اعتبار سے نہ ہلہل ثابت ہو گی چنانچہ مولانا اپنے ایک ارادمند پیر جی محمد عارف صاحب کو جو مولانا اور سرسید میں خط و کتابت کا وسیلہ تھے ایک خط میں تحریر فرماتے ہیں۔

«اس وقت کی عرض دیورض کا حاصل فقط اتنا ہی تھا کہ سرسید صاحب (سرسید)

کی ہاں میں ہاں ملانا ہم سے بھی مستھور ہے کہ سید صاحب اپنے ان احوال مشہورہ سے  
روزگاریں جوان کی سبب پر کوئی گھانا پہنچتا ہے اور سید صاحب ان پر اصرار کیتے جائے  
ہیں اور رجوع نہیں فرماتے» (تفسیر العقائد ص ۵)

مولانا سریپیکی درود مندی اہل اسلام کے بھی عزف نئے اسی مکنوب گرامی میں لکھتے ہیں۔  
”پس بھی صاحب! یہ گناہ کبھی کسی سے نہیں الجھنا اور الجھے بھی تو کیوں کرا جھے وہ کوئی  
خوبی بھئے جس پر کہ باندھ کر لڑنے کو بنار ہرایسی کیا ضرورت ہے کہ اپنے عمدہ منشائی کو  
چھوڑ کر اس نفسانی میں بھنسوں ہاں اس میں پچھٹک نہیں کرنی سنائی سید صاحب  
کی او والغزی اور درود مندی اہل اسلام کا معقدہ ہوں اور اس وجہ سے ان کی سبب  
انہمار محبت کر دیں تو بھلے ہے گرانشایا اس سے زیادہ فزاد عقائد کو سن سکران کاش کی  
ادران کی طرف سے رنجیدہ ہوں“ (تفسیر العقائد ص ۶)

سرید قبھر بھی مسلمان تھے اور مسلمانوں کا عدد درکھتے تھے۔ علماء تو اس رحمتِ عالم پیغمبر کے نقش  
قدام پر پہنچنے ہیں جس نے دشمنوں سے پندرہ کھا کے بھی ان کے قی میں دعا خیر کی ہے اس بناء پر پروانہ  
ذائق طور پر سرید سے کہونے کو خادر کو سکتے تھے۔ اختلاف صرف ان کی غلط پالیسی اور غلط طرزی  
کا رہ تھا جو بے خدا انگریزوں کی سیاست کا نشکار ہو جانے کا نتیجہ تھا

سرید کے ذاتی احترام و ادب اور ان کے ساتھ محبت کے علاوہ سرید مسلمانوں  
کو حق علومِ جدیدہ کی دعوت دے رہے تھے مولانا کو اس سے بھی اختلاف نہیں بلکہ وہ ان کے عامي  
اور سویرہ تھے البتہ پھر وہ چاہتے تھے کہ مسلمان علومِ جدیدہ اس دعوت سے کھیس اور پڑھیں جیکہ ان کی  
ذہنی اور دماغی تربیت اسلامی طرز کر (بسوہ و معلوہ) کے مطابق ہوں لیکن مولانا اپنی اذلیتہ تھا  
(اندیہ اذلیتہ بعد میں ایک نہایت نفع حقيقة بن کر جلد ہی سامنے بھی آگیا) کہ مسلمان گمراہ ہو کر

اپنے دین اور دنیا و دنون کو برپا کرنے پیشیں گے۔ چنانچہ قیام دارالعلوم کے آٹھ سال بعد پہلے مجلس تقسیم اسناد و دستارہ بندی کے موقع پر مولانا نے جو تقریب کی تھی اس میں صاف صاف علوم جدید کی جایت۔ مگر ان کی تحصیل کی شرط پر روشنی ڈالتے ہوئے فرمایا۔

مگر طلباء سے مدرسہ زادہ امداد مدرسہ مسکاری میں جاکر علوم جدید کو حاصل کریں تو ان کے کمال میں یہ بات زیادہ مویہ ہو گی کاش گر نہیں ہے بلکہ طلباء کے لئے دانہ دکی قید عکس اڑادے۔ تاکہ رفاقت و عامم ہے اور مسکارا کو بھی معلوم ہو کہ استعداد کسے کہتے ہیں۔

(القاسم کا دارالعلوم نمبر ص ۶۷)

مولانا نے دارالعلوم دیوبند کے نصاب تعلیم میں علوم قدیم کے ساقط علوم جدید کو شامل نہیں کیا تھا تو اس کی وجہ ایک قویہ تھی کہ ایک ہزار فی تعلیم کے مدرسہ اپنی مدارس میں جگہ فاریم تھے۔ پر شخص ادن سے فائدہ اٹھا سکتا تھا۔ کس پرسری کے عالم میں نئے قویہ اسلامی علوم و فنون تھے جن کی تعلیم کو کوئی فاضل خواہ بند و بست نہ تھا اسی خطبہ میں ایک موقع پر فرماتے ہیں۔

«اہل عقل پر روشن ہے کہ آج کل تعلیم علوم جدید کو بوجہ کثرت مدرسہ مسکارا کی اس رفتی پر ہے کہ علوم قدیم کو سلطانی زمانہ سابق میں بھی یہ رفتی نہ ہوئی ہو گی ماں علوم تعلیم کا یہ تنزل ہوا اک ایسا نیز بھی کسی کارخانہ میں تھوا ہوگا۔ ابیسے وقت میاز فایا کو مدارس علوم جدیدہ بنانا تحصیل حاصل نظر آیا۔»

علاوہ بریں مولانا یہ بھی یقین رکھتے تھے کہ علوم قدیم میں استعداد ہبھم ہنچانے کے بعد ایک طالب علم کا دماغ علوم و فنون سے اس قدر مانوس ہو جاتا ہے کہ وہ علوم جدیدہ کی تحصیل بڑی آسانی سے لوڑ دے سکے۔ بے استعداد طلباء کے مقابلے میں زیادہ ہمگی اور خوبی اور بھگی کے ساقط کر سکنا ہو چنانچہ فرماتے ہیں:-

مداد رانتصار اللہ بیہاں کے (دارالعلوم دیوبند) طالب علم نشر طبع کیل بانی علوم فرمیدہ اور جدیدہ کو بوجقوت استعداد سہولت بہت جلد حاصل کر سکتے ہیں۔ وہاں کی یہ ہے کہ ان مدارس میں علاوہ تعلیم مذہبی غرضی اعظم قوت استعداد ہے۔ فقط علوم دینی پر اکتفا نہیں کیا بلکہ فنون والشندی کی تکمیل بھی حسب قاعدہ سابق کی گئی ہے.....

..... اس لئے ہم اس بات کو یادیں سمجھتے ہیں کہ بیہاں کے طالب علم اگرچہ بعض علوم دفعن جدیدہ سے کامباٹ نہ رکھے ہوں پرانے کی میں یہاں کی متعدد مثل اسٹاد کمال تعلیم کے لئے کافی ہو گی (الا نا سم کا دارالعلوم بنبر حرم المکرم)

ان انباسات سے یہ بات بالکل صاف ظاہر ہے کہ مولانا ناذرتوی اور ان کے رفقاء کرام جبے شہاپنے زمانہ کے کبار علماء اور اصحاب دین اور فقیہ تھے زانگزیزی زبان سے بیرکتے تھے۔ علوم جدیدہ سے نفور تھے اور نہ اتنے تک نظر اور منصب تھے کہ انہیں وقت کے جدید قاضیوں کی خوبی نہ ہو سرہدی کی طرح ملک کے نئے ممالک اور ممالک کا ان کو بھی پڑا علم تھا اور وہ انہیں ممالک کا مقابلہ کرنے کے لئے مسلمانوں کی سوسائٹی کی تعمیر ایک بھی طریقہ برکنا چاہئے تھے کہ مسلمان پیغمبر سلما نبی بن جامیں احمد اپنے برادران دلن کے ساتھ انگریز کی اس غلامی سے بھی نجات پا جائیں جو جانے بے درمان کی طرح ان پر مسلط ہو گئی تھی دارالعلوم دیوبند کے اس ابتدائی دور میں سب سے زیادہ چرخا درس دفتر میں مذہبی مباحثہ و مناظرہ اور رد حالتی اٹاگہ دافتہ کا سنا جاتا ہے اور سیاسی سرگرمی بظاہر محفوظ نظر آئی ہے لیکن واقعہ یہ نہیں ہے جیسا کہ ہم نے پہلے موصی کیا۔ دارالعلوم کا یہ درستیں درسیں درستیں اور ذہنی اور ماعنی تحقیقت کا دور ہے یہ ظاہر ہے کہ سفری ٹریننگ پانے والے مژنگ ختم ہونے سے پہلے جنگ پہنچ بیکھے جانے جس طرح حضرت شاہ ولی اللہ اور حضرت شاہ عبدالعزیز زادہ

بیہاں اس دافق کا ذکر درجی ہے خالی نہ ہو گا کہ مولانا ناذرتوی میں کے لئے چاہتے ہیں ایک مرتبہ ناذر پڑھے

کی پرستکوں و خاموش تربیت کا نتیجہ تھا حضرت سید احمد شہید کی صورت میں انہیوں صدی میں ظاہر ہوا تھا تھیک اسی طرح مولانا نافذی مولانا گلوبی اور دوسرے اکابر کی تعلیم تربیت رو اسفل دارالعلوم، کاعلیٰ دسیاسی اڑمبیوں صدی کے آغاز میں تھریک حضرت شیخ العین اور نید میں جمعیۃ العلماء کی صورت میں ظاہر ہوا یہا وہ ہے کہ اگرچہ علمائے دین بننے اس وقت سیاست میں علیٰ حصہ نہیں لیا تھا ان کا داماغ سیاسی نظر سے خالی نہیں تھا حکومت کی باربار کوششوں کے باوجود دروس کے نئے مرکاری ادا و فریب لذکرنا۔ گورنمنٹ کے ساتھ کوئی تلقن پیدا نہ کرنا۔ حضرت مولانا نافذوی کی دسیت کے مطابق جواب بھی دارالعلوم کے خزانہ میں محفوظ ہے دارالعلوم کا فرع دیادہ تر عام مسلمانوں کے جذہ سے ہی جلتا اور اس کے نئے امراء دروس کا پاس ہے جانا۔ یہ سب کچھ علماء کی گوشہ نشیتی اور عزالت پسندی کی وجہ سے نہیں تھا میا کہ لفظ توگ خالی کرنے میں بکران کے اس طرز محلی کی میانا داس تحیل پرچی کر گورنمنٹ سے مالا مدد لینے کے بعد ان کی تعلیم بالکل آزاد نہیں رہ سکتی اسی وجہ سے حضرات چاہئے نئے آزاد تعلیم کے ذریعہ اکیل الیکٹریشن پہنچ کر ناجیں کا داماغ اور ذہن مرکاری مدد کی اور جہاں میں معمون نہ ہو اور جو یہی جہت آزاد فکر کے ساتھ علم دل کی زندگی بھی سب رکر سکے۔

دارالعلوم دیوبند کی اس خاموش پرستکوں تعلیم و تربیت نے سیاسی اعتبار سے علاوہ کس قسم کی ذہنیت پیدا کی اور انہوں نے اس میدان میں کام کیا اس کا ذکر یہ میں کریں گے (بقیہ منوہ) یعنے کہ جہاد کے انگریز بیان نے مولانا کو اس مالک بیان کیا تھا کہ مولانا آپ کی نہاد کا انداز ہے کچھ اور ہوتا ہے۔ میں نے آپ کے ساتھیوں کو بھی نہاد پرستے دیکھا ہے گروہ تو اس طرح نہیں پڑھتے۔ اب اس سلسلہ میں ہے کہ آپ کسی اور خدا کے نئے نہاد پرستے ہیں اور دوسرے مسلمان کسی اور خدا کے نئے، مولانا انگریز کا بات سن کر جذہ سے بیزار ہو گئے تھیں کی کوشش کی مگر زبان کی معافارت کی وجہ سے سمجھا ہے کے اور بڑا حسرت سے فریاد سے کاش میں انگریزی زبان میں فقر پر سکنا۔

دارتی ترتیب کے لحاظ سے پر مذدری ہے کہ دیوبندی کی داستان کو بیان برنا تمام جھپڑ کر بند کے ایک درس سے طبقہ علماء کا ذکر کیا ہائے۔

مولانا شبیلی عقای نہ صحتہ العمار مولانا شبیلی عقای نہ صحتہ العمار ہے جس کے روشن  
روان ملک کے نامور حقوی و فاضل مولانا شبیلی عقای نہ صحتے مولانا سرسید کے معاصرہ۔ مدرسہ العلوم علیگڑھ  
میں ان کے دست راست اور رفیق کارئے اور اس میں کوئی شبہ نہیں کہ علیگڑھ کی فضائیں  
علم و ادب اور اسلامی دثارتی شریعت کا مذاق پیدا کرنے میں مولانا کی علمیت و فابلیت اور ان کی فضائیں  
کا بہت بڑا دخل ہے عہد تک سرسید علیگڑھ کے مشہور پرنسپل مسٹر بیک کے زیر اثر اگر سیاسی  
اعتبار سے "مرتد" نہیں ہوئے تھے مولانا علیگڑھ میں اطمینان سے کام کرنے رہے لیکن جب  
سرسید نے مختلف پارٹیوں کے نام سے اور افرادی طور پر بھی مسلمانوں کی ملٹل سیاسی رہنمائی  
شروع کی تو مولانا کے نئے اس کو برداشت کرنا ممکن ہو گیا دروز میں آئے وہ ان بن رہے لگی  
اسی وجہ اور خوارات کے صفات پر بھی اس کا اطمینان ہے کہ مولانا طبقہ علماء سے تعلق رکھنے اور  
ذمیم تسبیہ اذگروہ کے ایک قابیں فخر فزند ہونے کی وجہ سے نہ سیاست افرانگ کے ہرگز زمیں  
دام میں اسیر ہو سکے اور نہ سرسید کی ہر گیر شفقتیست کا ان پر جادو جل سکا یعنی ہو اک سرسید کی  
زندگی کوں قوں کر کے شیوہ ارباب دفابا ہے رہے ۱۹۴۸ء میں سرسید کے انتقال کے بعد  
ہی علیگڑھ کو خیر آتا دکھہ نہ صحتہ العمار کو سنبھال کر بیٹھ گئے مولانا کو سرسید سے جن امور میں اختلاف  
تمام مولانا سید سلمان ندوی نے ان کو خوب منقح اور واضح کر کے جیات شبیلی میں بیان کیا ہے اس

لہ ہم نے گذر شدہ صفات میں دیوبند اور علیگڑھ کا مزاد کیا ہے لیکن کسی کو ہم نہ ہوتی ہے کہ دیوبند  
اور علیگڑھ سے مراد مرغت الحسین دو ہی تعلیمی اداروں کے حضرات ہیں بلکہ دیوبند سے مراد قدیم تعلیم یافتہ  
لہو ہے اور علیگڑھ سے ہدید تعلیم یافتہ طبقہ فواہ ان طبقوں کے افزائی ایسا ہے ان اداروں سے تعلق رکھنے ہو  
اگر رکھتے ہوں۔

سے ہے حقیقت صاف ظاہر ہو جاتی ہے کہ جو ذہنی۔ سیاسی اور معاشرتی امور علماء دینیوں نے اور مدرسہ گروپ میں اختلاف کا باعث تھے وہ ہی مرسید اور مولانا شبی کے یا ہمی مناقشہ و نما لغت کا سبب تھے یہاں ہم مولانا شبی کے سیاسی انکار بیان کریں گے تاکہ یہ ظاہر ہو سکے کہ قدیم تعلیم ہم کوئی ایک فرد علیگہ تھوڑی فضایں رہتے ہوئے مجی ایک گزینہ کی سیاست سے غیر تاثر رہ کر ملکی سیاستیں میں کس نقطہ نظر و مذکور کا ماحصل ہوتا تھا۔

مودت نامے اب سے کم و بیش نفعت صدی قبل مسلمانوں کی فرقہ پرورانہ سیاست اور اس کی ذیل میں مسلم لیگ اور دوسری حکومت پرست جماعتیں کی ذمۃ فوجو۔ اور اس کے مقابلہ کی طرف کی حمایت۔ ہندو مسلم اتحاد کی ضرورت و اہمیت اور بہندہ ستائی ذمیت و غیرہ پر تشدد نہیں ہنا یہ جو شاذ خروج سے جو مقالات لکھیں ایں ایں پڑھ کر محسوس ہونا ہے کہ آئندہ کا ایک نیشنل اور قوم پرور مسلمان بھی ان سوالیں سے متعلق اتنا ہی کہہ سکتا ہے بتا کہ مولانا کہہ گزرے میں مدد و گوب کی فرقہ دارانہ سیاست کے مقابلہ مولانا شبی کی یہ گرجہ ہماری سیاست قبل از جنگ عظیم اول کی کتاب کا ایک ہنا یہ روش اور اسیم باب ہے اس سیئے ہم ذیل میں مولانا کے انکار فرداں کے الفاظ میں جسمتہ جسمتہ پیش کرتے ہیں۔

انگریزوں سے خوف زدگی کی ذمۃ مرسید نے مسلمانوں کو انگریزوں سے جو مدد و گوب خوف زد کر دیا تھا مولانا اس کی انتہائی محبت کھٹکتے ہیں:-

درہ مہاراکیا مہنگائے خجال ہے ہے بھی۔ اے اور لوزک بیاں، کیا اس آپڈیلی سے قوم میں کسی قسم کے پر زور جہات پہلا ہو سکتے ہیں..... اس کیست مقصود سے سخت نفعیان یہ ہے اک تمام قوم کی قوم میں پست و ملکی۔ جیسی بزدلی چا گھی۔ ہمارے پولیسکل لغت نے چارزا رادی کا نام بجا دت رکھ دیا ہے ایک بار سی بیا

ہندو کامیگری میں چاندیے۔ انتظام مکو مست پر نکتہ چینیاں کرتا ہے اور پھر پارٹیمیٹ اور  
والسرائے کی کوشش ہامبر باتی رہتا ہے لیکن مسلمان ایجکیشن کانفرنس میں آتے  
گھبرا تے ہیں اور مرسید سے فتویٰ پر چلتے ہیں بہاں تک کمزوروم کو علیگڈھ گزٹ  
میں مراسد چاپنا چاہئے تعلیمی کانفرنس میں شریک ہونا منوع نہیں ہم کو معلوم ہے  
کہ بہت سے مزروعوں نے مسلم بیگ کی بھری کے لئے یہ شرط پیش کی کہ صاحب گلکھڑ  
بیاند سے ایجازت دولتی جائے ہے

سرسید کے سیاسی اور ناداکا مامن مشربیک کے زبر اثر سرسید کی جو قلب ماہیت پیدا ہو گئی تھی  
لے لاتے نے اس کا ہناپت پر در در پڑھ لکھا۔ فرماتے ہیں

”اس عجیب اور حیرت انگیز اخلاف حالت کا سمجھنا آسان نہیں یہ حالت قدرتی اور اصلی نہیں بلکہ پر زندگانی کا خیالی دہ پر زد و دست و قلم جس نے ”اسباب بغاوت ہنسنے“ لکھا تھا اور اس وقت لکھا تھا جب کوئٹہ مارشل کے ہیئت ناک شسلے بلند نئے دہ بہادر جس نے پنجاب پر نیوریٹی کی مخالفت میں لا رڈ لائن کی ایسی جوہر کی وجہ پر اضافی تین اور جو کچھ اس نے ان عنین آئندگوں میں لکھا تھا جو اس کا لڑکا بھرپور طلبی کے متعلق اس سے نیادا دہ پر زندگانی پر جوید اپنیں کر سکتا۔ وہ جان باز جو اگر وہ کے دبار سے اس لئے بر سر چکر پلا کیا تھا کہ دہ باریں پہنچو سنا یوں اور ان شگریزوں کی کرسیاں برا پر دھمک پڑیں۔ . . . . . حالات اور گرد و پیش کے واقعات کی  
اس کو اس محور کیا کہ اس نے نام اسلامی میلک کو بالٹیکس سے روک دیا یہ کتنی

لہ مولانا کے سماں میں جو ابتداء اور مسلم کثر و خیرہ میں شائع ہوتے رہتے تھے مقالات شبی کی مدد سے  
میں بیکار دستے گئے ہیں، اس سلسلہ کے بعد .. اقتبساً اسی چوری مکے مختلف مصنایں سے مافوذ ہیں

ہوا؟ کی اسباب سے ہوا؟ کبھی چیز نے پر اختلاف حالت بدیا کر دیا؟ ان سوالات کا جواب دینا آج خیر مزدی ملکہ معزز ہے۔“

مسلم لیگ کی حقیقت | مسلم لیگ کا اذان کس اذان میں اڑاتے ہیں؟ ابسا محسوس ہوتا ہے کہ مولانا آنینسویں صدی کے آغاز میں ہنسی بکر ۱۹۳۶ء میں اس کے سب آغاز و انجام دیکھ کر اس کی نسبت اپنی راستے ظاہر کر رہے ہیں فرماتے ہیں:-

”اس موقع پر پیغام کر دفتر ہمارے سامنے ایک چیز نزد اربوئی ہے۔ مسلم لیگ“  
یہ عجیب الحکمت کیا چیز ہے؟ کہا یہ بالیکس ہے؟ خدا نخواست نہیں۔ اٹھی کا لیکس  
ہے، نہیں۔ کیا ہاؤں آفت لارڈ ڈزٹ ہے؟ ان سو لیگ تو اسی قسم کا ہے۔“

مسلم لیگ کی سیاست کا مرتبہ مولانا کی نظر میں کیا تھا؟ سطور ذیل سے اذانہ ہوگا۔  
”ہم پر اکثر ہے اعتراض کیا جاتا ہے کہ ہم لیگ پر اعتراض کرنے ہیں لیکن خود  
نہیں بتاتے کہ مجمع بالیکس کیا ہے؟ اگرچہ ہم آگے بل کر مجمع بالیکس بتائیں گے۔  
لیکن یہ یہ ہے کہ صرف یہ سمجھ لینا کہ موجودہ بالیکس فعلی ہے۔ بھی مجمع بالیکس ہے  
غلظہ بالیکس کے جاثیم قوم کے دل ددماغ میں سراہت کر گئے ہیں اور یہی جاثیم  
مجمع بالیکس کی طرف متوجہ نہیں ہونے دینے۔“

مسلم لیگ ناصل تصدیق | مسلم لیگ کا اذان اس کے صوکری اور نہیں ہے کہ اس نے ہندوستان  
میں منافرت بدیا کر کے دونوں کو روایا مولانا کی نگاہ ثرثہ بیں نے اس حقیقت کو ثبوت دیا ہے  
تاڑیا تھا۔ دیکھئے کس جرم دینے سے لکھتے ہیں۔“

”آن مسلم لیگ گوشتم مثانے کے تے کھی کھی عام ملکی مقاصد میں سے جی  
کسی چیز کو اپنی کارروائی میں داخل کر لیتی ہے لیکن ہر شخص جانتا ہے کہ یہ اس کے چہرے

کامستخار فاڑھے۔ رات دن جو شود بجا پا جانا ہے روزمرہ جس عقیدہ کی تعلیم دیجاتی ہے جو مذہب سہیش اجھارا جانا ہے وہ صرف یہ ہے کہ ہندو ہم کو دبائے لیتے ہیں اس نے ہم کو اپنا تحفظ کرنا جا ہے۔ مسلم لیگ کا اصل غفر صرف یہ ہے۔ باقی جو کچھ ہے۔ صرف اور محل کے نمائے نصویر میں کوئی خاص رنگ بھر دیا جانا ہے۔

اس کے بعد مولانا نے مسلم لیگ اور کامیونس دلوں کا ان کے کارناموں اور منتظر شدہ تجادیز کی روشنی میں موازنہ کر کے بتایا ہے کہ لیگ صرف حکومت کے خواہدیوں آرام طلب نہابوں اور عرشت پرست رہیسوں کی انجمن ہے اور کامیونس ایک عملی جاعت ہے جس کی وجہ سے سلف گورنمنٹ کا قدم برابر آگئے بڑھتا جانا ہے۔

اسی ذیل میں مختلف انتخاب کی حاویت کی ہے اور مسلم لیگ کے مطالہ جدائد انتخاب کا ہوا بہت پر زدر لفقوں میں مذاق اُڑایا ہے۔

ہندو مسلم اتحاد | مسلم لیگ کی سیاست کے برخلاف مولانا ہندو مسلم اتحاد کے زبردست حاویتے ان کا یہی قذہ بخا جس کی وجہ سے الغوں نے ان غلط تاریخی واقعات پر مخففانہ مقالات لکھے جن کی عام شہرت ہندو مسلمانوں میں تقریباً باعث ہر سکنی تھی۔ مثلاً مدد اور نگہ زیب عالمگیر پر ایک نظر، مسلمانوں کی عملی بے شخصی اور ہمارے ہندو بھائیوں کی ناہماںی، "ہندوستان میں اسلامی حکومت کے تین کافر" بھاشاہیان اور مسلمان، ان عملی اور تاریخی مفتاحیں کے علاوہ مولانا نے جو سماںی مقالات لکھے ہیں ان میں بار بار اور جا بجا ہندو مسلم اتحاد کی اہمیت اور زیر پر زدر دیا ہے اور لیگ اپنی ذریعہ ایزٹ کی مسجد و بنانا جا ہتھی اس پر سخت لکھنچی کی ہے اس سلسلہ میں ہم مولانا کے ایک مقام کا اقتباس پیش کرتے ہیں جس میں صرف نے ایسی صاف گوئی سے کام لیا ہے کہ گویا تاریخ کی حدود میں مسلمانوں کے علاوہ ہندوؤں کا مقدار ہے

ہیں۔ اس سے ہمارے برادران دملن کو اندازہ مل چکا کہ عمار فرنگی سیاست کے دام میں نہ چھپنی کے ان کے دل و دماغ کس قدر صاف۔ انصاف پسند اور محبت آشنا تھے اور وہ ملکی معاملات میں کس عالی ہتھی۔ بلند و ملکی اور دسعت قلب و نظر سے کام لینے کے خرگستے، فرماتے ہیں  
”دعاۓ پالٹیکس کا یہ ایک اہم مسئلہ قرار دے دیا گیا ہے یعنی جو نگار ان دونوں فرموں میں اتخاذ نا ممکن ہے اس لئے پلٹیکل معاملات میں ہمارا اور ہندوؤں کا کوئی سیاست نہیں بن سکتا۔“

اس دلیل کے اگر چہ دونوں ملکوں نے علطہ میں لیکن اس نتھ کو جس قدر کوئی بھر کانا چاہے۔ بھر دیا سکتا ہے ..... ہماری ترتیب اور منطق کے اسنڈ لال نتیش کے لحاظ سے ہم کو ہندوؤں کی کچھی تاریخ پر نظر ڈالنی چاہیے بظاہر ہے کہ ہندو کمی یہاں و عرب پر پڑھ کر نہیں گئے سنے۔ اس کے بجائے ان کے ملک پر خود ہم نے علا کیا ہم نے ان کا مشہور کعبہ، سومنات، بر باد کر دیا ہم نے بنا رس اور محرک کے شواہی دیر ان کر دیئے تھے  
”ہندوؤں کی خاندانی روایتیں ان زمیون کو پہنچہ ہر ارکمی میں لیکن جب اکیرنے ایک دفعہ محبت کی نگاہ اٹھا کر ان کی طرف دیکھ دیا تو ہمیں زخم خوردہ دل محبت سے پورتھے

تمہارا نسبتے بڑے محقق اور ناضل ہے۔ اسی قدر جذباتی بھی ہے۔ ان سطور کی اشاعت کے بعد اپنی خیال آیا کہ  
شدت جذبات میں وہ الیسی بات کہہ گئے ہیں جس کی محتفاظہ تردید وہ فدا ہے ملی مقاولات میں کر کچھی ہی۔ اس با  
پر اس کے فرائیں عبد المغول نے ایک اور مقالہ لکھا اور اس میں بنایا کہ  
”مسمازوں نے مبنی بست تکنیکیں کیں نہ ہیں نہ صببے ہیں بلکہ اس کی دمہ بیٹھی کہ اس زمانہ میں  
زمہب اور پالٹیکس محدود ہے یعنی عربین کی ملکی طاقت کا شان باعیز اس کے نہیں ہو سکتا تھا کہ اس کی نہ ہی طاقت ہے  
کہ کبھی مغلوب کر دیا جائے آج ایسے دو خیز زمانہ میں لاد و کچھ کر کر ہبہ ی سرو ڈالنی کی قبر اسی غرض سے اکٹھوا کر جائے  
۔ بہ باد کر دینی پڑی اور قوہ ہندوؤں نے اسی مزدھت سے اپنے زمانہ اتفاق ہے میں سینکڑوں مسجدیں بر باد

بہادر راجپوت اور مہر بول نے نہ صرف جان و مال بکھہ اپنا سٹک و ناموس بھک حوالہ کر دیا۔ یعنی ایسا نک دے دیں۔ اگر کا جبرا در راجپوت کا خشام لانہ کام نہ تھا جبرا در خشام دل کی رگوں میں گھر بہن کر سکنے ॥

اس کے بعد ایک مورخ کی چیخت سے بتایا ہے کہ مغل سلاطین کے عہد میں ہندو مسلمانوں کی لا ایساں مذہب کی وجہ سے ہرگز نہیں تھیں بلکہ کسی سیاسی معاملہ میں اختلاف کی وجہ سے بعض ختنہ والگیر کے مقابلہ میں اگر ہندو خوارے کریٹھے تو اس نئے نہیں کروہ مسلمان تھا بلکہ اس نئے کروہ شاہ بھاں کی مردمی کے خلاف دارالشکوہ کا باعثی تھا۔ اسی کی مزید صاحت کرنے ہوتے بناتے ہیں۔

”اکابر کے دربار کے ستون اعظم بیرم خاں۔ خان اعظم کو کتنا شہنشہ بہادر خاں صوبیدار تھے۔ ان میں کس کا واسن بغادت کے داغ سے پاک ہے؟ لیکن یہ پر نامی کسی ہندو راجمنے نہیں اٹھائی ॥“

اکبر فخر اکبر خاں سے ہندو بول بھی محبت کرتے تھے اور انگر زیب والگیر کا نذر کر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

”عالگیر کون چلا گیا اور کبیں بر سر نک دہی کا پایہ تخت خاںی رہا اس سے بڑھ کر راجپوت راجاڑی کے نئے کیا عمدہ مرغ تھا کہ دہی پر حلق آ در ہوتے یا کم از کم راجپوتانہ میں علم بغادت بلند کرتے لیکن ہے بودھا در جو دھوڈ میں جو راجپوتی طافت کا مرکز تھے

(یہ مولود شتم) کردیں اسی بناء پر مسلمانوں نے محل کے دفت بخانے گراتے لیکن امن و امان اور تسلط کے بعد کبھی کوئی تھاد نہیں گرا گی۔ اور جو بخانے گرتے گئے ان کے خاص پر لیکل اسباب تھے۔  
(مقالات شبیح ۸ ص ۱۲۹)

لکھنیک نہ پہنچی۔

اسی مضمون میں آگے جل کر لکھتے ہیں۔

”یہ پرانی داستان تھی آج بھی دیہات اور قصبات میں چھے جاد توہندا در مسلمان  
بھائی بھائی کی طرح رہتے ہیں وہ اسی طرح مسلمانوں کی فقریات میں شرکیک ہوتے  
ہیں جس طرح خود ان کے عزیزی واقارب شرکیک ہوتے ہیں“

خواعندی مولانا پہنڈو سلم مخالف کو مفرودی جانتے میں گراس لئے ہیں کہ اقلیت میں ہونے کی وجہ  
سے مسلمانوں کے لئے اس کے سوا کوئی اور بارہ نہیں کہ وہ اکثریت کے ساتھ تعلقات خونگوار کر  
اور ان کے بھٹ و کرم کے سہارے جیں۔ بلکہ صرف اس لئے کہ اتفاقات کا، انسانیت اور دین  
کا، حب وطن اور ملک کے فارغ و بہپڑ کے جذبہ کا یہی تھا مثلاً۔ چنانچہ ایک مرتبہ اخبار پاپ  
کے کسی مسلمان نامہ نگار نے لکھا کہ نزدیکی اور ایران کے مکروہ ہو جانے کی وجہ سے مسلمانوں کا فیض  
ملکی وقار کم ہو گیا ہے اس بنیے اب ان کو ہندوؤں سے مل جانا چاہیے تو مولانا نے اس پر بہم ہذا  
لکھا:-

”ہندوؤں سے ملا ابھی بات ہے لیکن یہ بیش سے ابھی بات تھی اور ہبھیتھی ابھی  
رہیگی لیکن نامہ نگار نے جو چدید مفرودت بیان کی ہے وہ اسلام ہائیگ ہے۔ کیا ہم  
کو سہایوں کے دامن میں اس لئے پناہ لیتی چاہیے کہ اب ہمارا کوئی سہارا نہیں رہا؟  
کیا اگر رہ کی العدایاں پر زور ہوتے تو ہمارے سہایوں کے مقابلہ میں مدد کر سکتے؟  
اس بیان کا آخری فقرہ پڑھتے۔ اس میں کس طرح ان مسلمانوں کو تنبیہ کی ہے جو ہندوستان  
میں رہتے ہوئے لوکی۔ ایران یا افغانستان کی طرف نگاہ رکھتے ہیں ایک طرف نیکوں کے ساتھ  
مردوانگی پر محبت کر کہ اپنی کھال کو ان کے جو قول کے قسم کے لائق۔“ بھی نہیں سمجھتے اور دوسرا بھائی

لئی معاملات میں ان کی خالص ہندوستانیت، اس بات کا کھلا ثبوت ہے کہ ایک صحیح انجام اور بیم انگریز مسلمان اسلامی اخوت و برادری کے عالمگیر رشتہ کے ساتھ ملکی معاملات میں کس طرح ایک ہندوستانی ہوتا ہے۔ قارئین کو شاید یاد ہو تو تاج محلی مرحوم نے بھی گورا، میرزا فخری میں ایک رفع پر بیان دیتے ہوئے کہا تھا: حب اسلام کا معاملہ آئینگا تو میں اول دا گز مسلمان ہوں لیکن ملکی معاملات میں میں صرف ہندوستانی ہوں۔

ردود افعال اور زبان کی نسبت مسلمانوں کو ہندوؤں کی طرف سے جو فحذف اس کے متعلق ہی بلانے کے المعاوظ سنتے کے قابل ہیں:-

«کہا جانا ہے کہ ہندو ہماری قومی زبان اردو کو مٹا رہے ہیں۔ لیکن کیون کہ کیا اس طبقہ سے کہ اردو زبان کے عمدہ سے عمدہ آرٹیگرین اور رسائے (ایوب اندزمان) ہندو مکال رہے ہیں اور اردو مصنفوں کی قدر افزائی کر کے بہت سے انشا پروازان اردو پر اکابر ہیں؟ کیا اس طبقہ سے کہ مالک منحدہ کے قابل ہندو انشا پروازی میں مسلمان انشا پروازوں کے دوسری یہ دفعہ چل رہے ہیں؟ زمانہ کے اوراق اللہت ہوئے بارہاں نے ہندو مصنفوں نگاروں کو رشک کی بگاہ سے دیکھا ہے! کیا اس طبقہ سے کہ لیکن معلومات کے حافظ سے اردو کا بہترین پرمجم «ہندوستانی تر» ہے جس کو ایک ہندوادیث کرتا ہے؟

اس کے مقابلہ میں مسلمانوں نے اردو پرستی کا کیا ثبوت دیا ہے؟ مالک منحدہ میں اس کا کون سا علی پرمجم ہے؟ ان کی انگریز اردو کس سرمن کی دو اپنے؟ اردو مصنفوں کی کیا قدر افزائی کی جا رہی ہے؟

لیزدیں کی پہلی پاکستانی کوشش ۱۹۰۸ء میں اردو کرزن نے صوبہ بنگال کی تقسیم کا اعلان کیا۔ یعنی

اس صورت کے کچھ علاوہ کاٹ کر اسام سے ملا دیئے گئے وارثوں کے لفظوں میں اس کا مقصد ہے  
خواکہ "ایک اسلامی صورت بنادیا جاتے" ہم اس کا انگریزوں کی پہلی پاکستانی کوشش کہتے ہیں  
جس کا اصل مقصد ہندو مسلمانوں میں تفریق کی ایک آہنی دیوار قائم کرنا تھا۔ اس کے بعد جب ابھی  
ٹیکن سخت پہا تو ۱۹۷۴ء میں اس کی منسوخی کا علان کر دیا گیا اس اعلان سے جہاں فرقہ پر در  
مسلمانوں کے دل بیٹھ گئے۔ فرم پر د مسلمانوں کو بُری خوبی ہوئی مولانا شبی ہبھی اس خوبی میں شرکر  
ہوتے ہیں اور امید کرتے ہیں کہ اب اس طبقے سے مسلمانوں کی بالیکس کامنہ پھر باجگہ چانچی نام زد  
والانہ اور غلط بگی خیالات کی پر زور تو وید کرنے کے بعد فرماتے ہیں:-

"ان نام خیالات سے اگرچہ ہمارے فرضی رہبروں کا گروہ مخالف ہے لیکن یعنی افت  
کا اب نفس دلپسیں ہے۔ فرم تیس برس تک احقن بن ہبھی اب اس کے حال پر حکما جائے

اور فرم کو سنبھل دیتا چاہکے بیانکل سوانح حقیقت میں بالیکس نہیں ہے۔"

ہم کو اس کا احساس ہے کہ مولانا شبی کے مذکورہ بالا اقتباسات طویل ہو گئے ہیں جو اگرچہ قدام کی  
تغیروں کی نسبت سے بہت کم اور مختصر ہیں لیکن ہم نے اس طوالت کو اس نئے گواہ کیا ہے کہ مولانا  
کے یہ انکار تھے ان کے انکار نہیں نئے بلکہ تمام ملائے ہند کے نئے فرق صرف یہ ہے کہ مولانا کے ہاتھ میں  
فلم نہ اور وہ بھی بہت پر زور دا ترکیز، المذوہ اور مسلم گروہ دروز اپنیں کے پر چشمے پر جدید  
شنیم یافتہ گرد سے بنت دوسرے علماء کے مولانا تریب بھی زیادہ نئے اس نئے لون کے انکار  
احوال دیکھنے نئے تو برہم ہو ہو جانے اور اپنی تحریروں میں ان پر تقدیر کرنے نئے ملا وہ بریں ایک اب  
بھی تھی کہ ملک کی سب سے بڑی سی جماعت نیشنل کانگریس بھی اس وقت تک حقوقِ علیٰ ہادر  
سلف گورنمنٹ (وزیر سائبی گورنمنٹ) کے مطالبہ کی منزل سے آئے بڑی نہیں تھی اور علمائے دینیہ  
کو اس چیز سے کوئی تجویز نہیں تھی اور خاموشی کے سانحہ آنے والی جگہ آزادی کے لئے بہادر سپاہی

تیار کرنے کی ہم میں مصروف تھے۔

دیوبند اور ندوہ | بعض حضرات دیوبنڈ اور ندوہ کو ایک درس سے کا ترین سمجھتے ہیں۔ حالانکہ دو قومیہ ہے کہ ۱۹۴۷ء میں مدرسہ فیض عالم کا پور کے علسہ دستار بندی کے موقع پر جن علامائے کرام نے ندوہ العمار ایسے مدرسہ کی تجویز کا فنا کر دیا تھا اور میں شیخ الہند حضرت مولانا محمود حسن صاحبؒ دو مولانا فخر الحسن صاحب گنگوہی بھی شامل تھے۔ میسا کہ آپ پڑھائے ہیں مولانا ناذری بھی علوم جدیدہ کی اہمیت کے نائل تھے اور مولانا شبی بھی۔ اختلاف صرف اس میں تھا کہ علوم مددیہ کی تعلیم سائنس اور مہدا علوم قدیمہ کی تعلیم سے فارغ ہو کر مولانا شبی پہلی مشق کے نائل تھے اور مولانا ناذری اور سری مشق کے۔ ہاں اس میں شک نہیں کہ یعنی مذہبی مسائل میں بھی اختلاف تھا۔ ممکن ہے یہ اختلاف غلط فہمی پر بنی ہو جس کہ مولانا سید سلیمان مذدی نے جات شبی میں رخ کرنے کی کوشش کی ہے بہر حال اس میں کوئی شبہ نہیں کہ جہاں تک مسلمانوں کی فرقہ دارانہ سیاست اور حکومت سے مرعوب ہو کر مہندروں سے الگ رہنے کا تعین ہے علمائے ندوہ اور علمائے دیوبنڈ لے گئے ہندستان کے نام پر ہر مندرجہ مسلک کے علماء مخداد را ایک تھے۔ چنانچہ زک موالات کا نتیجہ پاکستانی علماء کے دستخطوں سے شائع ہوا تھا۔

مولانا ابوالکلام آزاد | اسی زمانہ میں مولانا ابوالکلام آزاد نے ملکت سے الھال و البلاغ اس شان اور اس انداز سے نکالا کر ٹک کے کونہ کونہ میں ڈال ڈک گئی مسلمانوں کی عدالتی مردوں میں جوش و دل کا فون دوڑنے لگا۔ ان میں حکومت سے مقاوم ہونے کی جگات پیدا ہو گئی سیاسی معاملات میں ان کا انتظہ نظر بالکل غیر فرقہ دارانہ ہو گیا ہے اور مسلمانوں کے باہمی تعلقات بجا تی بجا تی جیسے ہو گئے فدا کے فضل و کرم سے مولانا اب بھی القید حیات پیں اس سے ان پر کچھ بیادہ لکھنے کی ضرورت نہیں۔

لے تفصیل سے لئے دیکھئے جات شبی میں ۲۰۵ د

ہے۔ برادران وطن اب نو معلوم نہیں ان کی نسبت کیا رائے رکھتے ہوں گے سین دنیا جانتی ہے کہ ماضی قریب میں کامگروں کی زندگی میں کتنے اپسے نازک مرحلے آئے جبکہ مولانا کی رہبری خذرلہ ثابت ہوتی۔ اور جبکہ کامگروں نام تھامو لفڑا کزا دکا۔ اور مولانا آزادتے کامگروں!

جسے یاد ہے فرا ذرا۔ تمہیں یاد ہو کر نہ یاد ہو۔

مولانا سید طفیل احمد صاحب مغلوری رکھتے ہیں ॥

”یہ بھی بات ہے کہ جب سے مسلمان فرقہ وارانہ سیاست سے نکل گیا عام لوگی سیاست میں داخل ہوئے ہیں۔ قدیم تعلیم پا فتحان کا حصہ اس میں نایاب ہو گیا بلکہ انہوں نے ہی مسلمانوں کو فرقہ پرسی کے دلدل سے نکالنے میں خاص کام کیا جن میں سب سے اول مولانا بشی مخفی تھے۔

مسلمانوں کو سیاست کی طرف لانے میں مولانا ابوالکلام آزاد مولانا بشی مخفی کے شریک کا درجہ ہے اور رساہ جات موسوم بہ الہال والبلاغ کے ذریعہ مسلمانوں میں نہیں اور سیاسی ارادے پھونکی اور اس وقت سے نہایت استقلال اور استقامت کے ساتھ اپنے مسلک پر قائم ہیں۔

(مسلمانوں کا دشمن مستقبل پاپیاں اذلشین ص ۲۸۲)

حضرت شیخ الحسین فرا اند مرقدہ ہر جذکر مولانا بشی اور مولانا ابوالکلام کے زبان و قلم نے غفتہ کرہے ہیں کے خصوصیات میں آگ لگا کر کی تھی میں کن حربت طلبی کے ذوق کی فرمائی کہا بھی یہ عالم خاکہ ملک کی سب سے بڑی رتبی پسند جماعت ”انہیں نیشن کامگروں“ کا قدم بھی حقوق طلبی کی منزل سے آگے نہ رکھنے پا یا نہ۔ شیک ہاسی زمانے میں دیوبندی نامی قصبہ کے ایک گوشہ میں ایک عالم بابی دعا رفیز والی تھا جو اپنے کام و دہن میں زبان اکلام کی زبان رکھتا تھا اور نہ ہاتھ میں شبی کا قلم۔ اس

نے نہ المغلوب فرانس کی تاریخ پر می تھی اور نہ در سوار در مانشکو کے انقلاب انگریز شریجہ کا مطالعہ کیا تھا۔ وہ ہمگلیڈستون کے مجبورہ قوانین سے واقعہ تھا اور نہ ملن و اسپرس کے انکار و نظریات سے اُس نے نہ للن جدید کی کسی لکھنی کا حظ اٹھایا تھا اور نہ اس نے عشرت کدہ فرنگ کی کسی لذت سے کام جوئی کی تھی ان سب چیزوں کے بر عکس اس کا مشیر از اہمیت جات قائل اللہ تعالیٰ الرسول اور اس کی زندگی کا تھبیر ایسا سنت نبڑی تھا۔ اس کے نکر و نظر کا تاریخ پورا احکام الہی کے اذار سے بنایا در مشربہ اسلام کے آفتاب جہاں ناب کی شفا عوی سے گوندھا گیا تھا وہ سچنے میں سخنی اور لا غزو نہیں تھا مگر سینہ میں صبر و استقامت کا ایک کوہ گراں رکھتا تھا۔ پہ ظاہر دہ اپنے گوشہ عزلت میں سب سے الگ خلاں تھا میکن اس کی نظر جہاں بیں میں زمانہ کی نام کرو میں اور میں وہ تاریکی نام کر دشیں سکت کر جمع ہو گئی تھیں۔ عمر کے نماذج سے ہمی شباب کی منزل سے بہت اُنکے نکل چکا تھا۔ لیکن با اینہہ اس کے درد و گداز اور جذب و سوت کا یہ فالم تھا کہ وہ اپنی خلوتوں میں اور صبوروں میں رات کی تاریکیوں میں اور دن کے اجائے میں کبھی جنک مقام و طرابس کے واقعات پڑھ کر غنیما پہ نشانی کرنا تھا اور کبھی اپنے ملک وطن کی زبرد حالی و دواماندگی پر فوجہ کنان ہہتا تھا ایلو بند کے آسمان پر گلگھانے والے ستاروں کو شاید اب بھی یاد ہو کہ اس زمانہ میں کتنی اگر و سر در ایسیں تھیں جو اس پر پر رونے یوں ہی اپنے بدر پر پر رخ و کرب کی کرد میں بد لئے اور درود دالم کی پر سوز آہیں بھرتے گدار دیں۔ اس کی مادی زندگی کا آنا شہ

### پوری یائیست کے درکلبستہ احسزاں داریم

سے زیادہ نہ تھا۔ لیکن جس کی نگاہ میں جاہ و جلال محمدی نے ہمدر کر دیا ہوا در جو الہم ترکیفت فعل سباب با صحابہ الفیل کی عینک سے قدت لم زیلی کی بے پناہی کا مشاہدہ کر چکا ہوا اس کے زد دیکھ مولت سکندری اور بہ کھنسردی کیا بھی کیا حقیقت ہو سکتی تھی،

سنا ہے کہ حضرت شیخ الہند مولانا محمد حسن رحمۃ اللہ علیہ کا پیغمبر تھا کہ عصر اور مغرب کے درمیان ہلباء اور اسائدہ کا جماعت آپ کے مکان برہوت انتہائی تو آپ کسی سے الہبائی اور البلاع بڑی پابندی سے خود سنتے اور دوسرا دن کو سزا نہیں کروں کی مظلومیت وہ بے کسی کارکوئی واقعہ سنتے تو روپیتے اور ان کی اولاد الغزی و بہادری کا ذکر کرتا تو بخش و خوش اور فرط انسباط کے باعث چھرہ مبتدا اور آنکھیں روشن ہو جاتی تھیں اسی روزانہ نجیع کے کسی مولوی صاحب نے ایک روز کہا کہ حضرت! الہبائی و البلاع میں تو نصادر برہوتی ہیں آپ بچر بھی ان کو اس قدر محوب رکھتے ہیں مگر حضرت کم سخن اور کم گرگرہ نہایت حاضر جواب اور بذله سچتے جواب میں یہ شریعہ حکمر خاموش ہو گئے۔

حضرت شیخ الہند کا سیاسی پروگرام | حضرت شیخ الہند عالم اسلام اور خدا اپنے نکاح پر انگلیز ویں کی چوری  
وستیاں دیجئے اور دل ہی دل میں پیغام ذات کھاتے تھے یہ ظاہر ان کی حیثیت یہ تھی کہ وادی طہرا  
دیوبند کے مدرس اول تھے حدیث کا درس دیتے تھے لیکن جس نے مولانا نوری اور مولانا انگلیزی  
کے ساتھ غایت قرب و نعیم کی وجہ سے ان دونوں بزرگوں کے دل کی دھڑکن کو اپنے قلب میں<sup>۱</sup>  
سمیٹ لیا ہوا صرف مدرسی اور فنا فناہ شیخی پر تنازع نہیں کر سکتا تھا اسے نہایت منظم  
اور باقا مدد و طریقہ پر صہندستان سے انگلیزی کا راجح حکم کر دینے کا پروگرام مرتب کیا جس نے انہیں  
سے شاگردی میں مولانا عبید اللہ سندھی - مولانا سید محمد الزرشاہ - مولانا سید حسین احمد دہلی  
مولانا محمد دہلی منصور الفصاری وغیرہم ایسے ارباب علمیت واستفاست مل گئے۔ حضرت  
شاہ صاحبؒ نے اپنے استاذ کی ملی میاثب کی اور اپنی حضرات نے حضرت کے سیاسی پروگرام  
کے لئے اپنی زندگیاں رفت کر دیں۔

کابل ہائیکورس ۱۹۴۳ء | حضرت شیخ الہند انڈین نیشنل کالجس کے پروگرام سے دھپسی پر رکھتے  
تھے۔ لیکن ساتھ ہی اس بات کا یقین تھا کہ جب تک باہر کی طاقتلوں میں سے کسی طائف سے کام  
نہیں کیا جائے گا میں حقوق بُلْبُلی کی جگہ کے ذریعہ آزادی حاصل نہیں ہو سکتی اس بنا پر اپ  
نے مولانا بلیڈ اللہ سندھی کو ایک فارمنشنس پر کابل کیا۔ یہ فارمنشنس کیا تھا؟  
اور مولانا نے کابل پہنچ کر کیا کیا؟ اس کا حال خود مولانا کی زبانی سنتے فرماتے ہیں  
۱۹۴۷ء میں شیخ الہند کے حکم سے کابل گاؤں مجھے کوئی مفصل پروگرام نہیں تباہی  
گئی۔ اس بنے میری طبیعت اس تحریر کو پسند نہیں کرنی تھی لیکن تمیں حکم کے بیٹے جانا  
مزدوری تھا..... کابل چاکر محجوں کو معلوم ہوا کہ حضرت شیخ الہند جس جماعت  
کے نائسندہ تھے اس کی پچاس سال کی عمر تو کا ماضی فیر منظم تسلیم میں تعین حکم کے

لئے تیار ہے۔ اس میں میرے بیٹے خادم کی شیخ الہند کو اشد ضرورت تھی اب مجھے اس محیرت اور شیخ الہند کے اس انتخاب پر فخر محسوس ہونے لگا۔ میں سات سال حکومت کابل کی شرکت میں اپنا ہندوستانی کام کرتا رہا۔ ۱۹۴۷ء میں امیر صبیب اللہ نے ہندوؤں سے مل کر کام کرنے کا حکم دیا۔ اس کی تعییل میرے لئے فقط ایک ہوا صورت میں ممکن تھی کہ میں ان لوگوں کا تسلیم کا بھروسہ میں شامل ہو جاؤں اسی وقت سے میں کا بھروسہ کا داعمی بن گیا۔

یہ بات عجیب معلوم ہو گی کہ امیر صاحب مردم اتحاد اسلام کے کام سے ہندوستانی کام کو ریادہ پسند کرتے تھے ۱۹۴۷ء میں امیر امان اللہ کے دور میں میں نے کا بھروسہ کیٹھی کابل بنائی جس کا الحاق ڈاکٹر افشاری کی کوششوں سے گیا سشن نے منتظر کر لیا۔ یہ بڑش اپارٹمنٹ سے ہمارہ بھروسہ کا بھروسہ کیٹھی ہے اور اس پر فخر محسوس کرنا ہو گا کہ میں اس کا پہلا بزریزیدت ہوں ॥

(خطبہ مولانا عبد اللہ سندھی ص ۶۷-۶۸)

مولانا کا یہ بیان خود سے پڑھئے اس میں صاف ذکر ہے کہ مولانا حضرت شیخ الہند کے بیوئے کسی خاص اسلامی یا صرف مسلمانان ہندوکے نے کسی کام کی غرض سے کابل نہیں گئے بلکہ وہ کام ہندوستانی۔ بنی ایک ملکی اور طلبی کام تھا جس کا فائدہ ہندو اور مسلمان دونوں را پیکاں پہنچا۔ کیونکہ دونوں ایک ہی کشتی میں سوار تھے اور پہنچتی کسی دست غائب کی مدد نہیں تھی۔ اس میں فکر نہیں کہ مولانا شروع شروع میں یہ ہندوستانی کام اتحاد اسلامی کی پہنچا دیکھنے کا ارادہ رکھتے تھے اور اس گی وجہ پر یہ تھی کہ جن بیردی طاقتلوں سے وہ اس مہلے

ایم دلینا اور ان کی بحدودی حاصل کرنا چاہئے تھے مبنی ڈر کی اور افغانستان وہ اسلامی طائفیں ن اور ایک غیر افعانی اور غیر ترقی کی مسلمان کی آوازان کے لئے اسی وقت قابل شناختی اعظیزیت کی تھی جبکہ ان کے چندیات کو اسلامی افت و استحاد کے عنوان سے انجام جاتا تھا لیکن کافی پہنچ ایک سال بعد ہی مولانا کو یہ صفات محسوس ہو گیا کہ آدم کے درخت سے جامن کی امید نہیں کی سکتی سوال جب صرف مسلمانوں کا ہیں بلکہ پورے ملک کا اور سب ہندوستانیوں کا ہے اس کو ایک فاصلہ مذہبی رنگ میں کیوں کر جائیا جا سکتا ہے اس بارہ پر امیر مسیب اللہ خاں ہے شخص نے بھی مولانا کو ہندوؤں کے ساتھی کر بھاگر س کے نام سے کام کرنے کا مشروطہ اور مولانا نے فوراً اپنے کام کا پابند اور طرفی بھی بدل دیا۔

بیان الحد کا اصل مقصد مولانا سندھی جس کو ہندوستانی کام کہتے ہیں اب خدا بپوں کی ہیں غیر وہ کی بھی۔ یعنی ان کی جو ہمیشہ ہندوستانیوں میں تفرقہ پیدا کرنے کی کوشش کرتے رہے دست سن بھیجے گے وہ ہندوستانی کام کیا ہے وہ دلت کیتھی کی رہبڑ میں حضرت شیخ الہند کی پاکاذکر کرنے پر مندرج ہے۔

۱۹۱۵ء میں مولانا محمود حسن (شیخ الہند) کا ایک شاگرد مولوی عبد اللہ کابل چلے گئے اور دہلی پہنچ کر انہوں نے جرمی اور تکمیلی منش سے جو افغانستان آیا ہوا خالی کراں کا بیان پر برطانیہ کے خلاف زور ڈالا اسی سال ستمبر میں مولوی محمود حسن کو معذرب ملے گئے اور دہلی سے انہوں نے غائب پاشا کا دستخطی اعلان مولوی محمد رضا کے ہاتھ مولوی عبد اللہ کے پاس کا بھیجا حسن میں برطانیہ کے خلاف جہاد کی رغبہ ہی گئی تھی۔ ان اصحاب نے پٹل کیا تھا کہ برطانیہ کو تسلیم کرنے کے بعد ہندوستان میں ایک عارضی حکومت (Interim Govt) قائم کی جائے جس کے پر سنبھل

راجہ ہند پر تاب سنگ ہون جو صفحہ صفا کے ایک ریس تھے۔ اور سنہ ۱۹۱۷ء میں اور پڑھنے تھے اور برطانیہ کی مختلف سلطنتوں سے تعلقات رکھتے تھے۔

(رپورٹ روٹ کیشی اردو صفحات ۲۵۳-۲۵۴)

رپورٹ کے باتفاق نقل کرنے کے بعد ملک کے مشہور فاضل مولانا سید طبل احمد شاخوی بہار پر نکلنے ہیں۔

اس سے یہ واضح ہو گیا کہ برطانیہ کے خلاف مردی محمود حسن کی تحریک مذہبی دینی ایک سیاسی اس نے کہ الخنوں نے اپنی جزوہ حکومت کا صدر ایک ہندو کو فرار دیا تھا اپس سماں کی بابت یہ کہنا کسی طرح صحیح نہیں ہے کہ وہ مذہبی میزبان ہیں اور انگریزوں یا ہندوؤں سے مذہبی تھبہ رکھتے ہیں اور اسلامی حکومتوں سے تعلقات رکھ کر ان کے ذریعہ ہندوستان میں کافی مذہبی اور اسلامی حکومت قائم کرنا چاہئے ہیں اس سے کسی طرح انکار نہیں کی جا سکتا کہ مولوی صاحب موصوف کی تحریک کامنا ہندوستان میں بلا امتیاز مذہب دامت خالص ہندوستانوں کی حکومت قائم کرنا تھا

”مسلمانوں کا ردن مستقبل پانچواں اڈیشن ص ۳۸۶“

حضرت شیخ الہند کے جذبہ۔ مڑکر اور سیاسی اریکان طبع پر اس راقمہ سے بھی رد شدی پڑتی ہے کہ سبوارہ صفحہ جنوری ایک بندگ ہیں جو فتویٰ پوچھنے بغیر قدر بھی نہیں تڑستے انہوں نے ایک مرد فضل کے ذریعہ حضرت شیخ الہند سے دریافت کیا کہ آنندھی کیبپ اور ھنا نہ جہا کیسا ہے ہاپ نے؟ جواب لکھ کر بمحادہ مستفتی کے پاس اب بھی محفوظ ہے۔ فرمائے ہیں کہ گماندھی توپی چونکہ ایک ایک جماعت کا سشارہ ہے جو حریت طلب اور انگریزی حکومت کی شدید مخالف اور اسی وجہ سے انگریز بھی اس کو بچکر آگ بجلہ ہو جانے پے اس بنا پر بندہ کے زدیک آنندھی توپی کا استھان نہ مرو

پر مسلمانوں کے نئے چاہزے ہے بلکہ باعثِ توبہ اور محسن ہے۔

تحریک شیخ الہند کی علیت اور گیرائی | علاوه بر بیان مسلمان انہند کے نئے یہ امر بھی کچھ کم قابل فخر نہیں ہے کہ عمر حاضر کی سب سے بڑی تحریک سو شلزم و کبوزرم کے نفسِ تالفہ «سودیت روں» سے اندرین نیشنل کامبینگس کا سب سے پہلے جنم شخص نے تعارف کرایا وہ مسلمان یہ تھا یعنی مولانا عبد الدسندھی۔ مولانا خود اپنی روزی روزی احیات فلینڈ کرنے ہوتے فرماتے ہیں۔

«۱۹۴۲ء میں ترکی جانا ہوا۔ سات ہفتے ماں کو میں رہا سو شلزم کا مطلاع ادا ہبھی نہیں زوں ان رفیقوں کی مدد سے کرنا رہا۔ پونکہ نیشنل کامبینگس سے تعلق سرکاری طور پر نیابت ہو چکا تھا اس نئے سودیت روں نے اپنا موزز مہمان بنایا اور مطالعہ کے نئے ہر قسم کی سہوئیں بھم بھجائیں۔»

”میں اس کامیابی پر اول انڈین نیشنل کامبینگس۔ دوم اپنے ہندوستانی رفاقتان میں سہ دیجی ہی مسلمان بھی سو شلزم اور نیشنل سٹ اور بھی۔ سوم سودیت روں سا کامپینیٹ ہمیشہ ممنون ہوں اور شکر گدار رہوں گا اگر ان تینوں طاقتوں کی مدد مجھے نہ ملتی تو میں اس تخصیص اور امیاز کو کبھی حاصل نہ کر سکتا۔“

(خطیبات مولانا عبد الدسندھی ص ۴۹)

ڈاکٹر فرم رہے۔ جو ای پرمانند اور مسٹر ساڑکرا یہے کتنے سبھی کارکن ہیں جو بلاڈ فنی کی درست گزارنے کے بعد ہندوستان والیس آکے تو فرقہ دارانہ سیاست کا شکار ہو گئے لیکن حضرت شیخ الہند کے فیضِ صحبت کا یہ اثر ہے کہ مولانا عبد الدسندھی اپنیس سال تک ہندوستان سے باہر بلاڈ فنی کی از مددگاری سبکرنے ہیں شدید سے شدید قسم کے مصائب اور آلام سے دوچار ہوئے ہیں۔ لیکن باینہ جہالت شیخ الہند کے جس مشن (بھی) ہندوستان کی آزادی کے لیے بجدوجہہ

پر وہ گئے تھے ایک نجی کے لئے اس سے مافی نہیں ہوتے اور یہ سارا زمانہ اسی مقصود غلطیم کے لیے  
ادھر بُن میں گزار دیتے ہیں ۱۹۳۹ء میں وہ اپس آئے تو انہیں ایکار کوئے کرتے۔ حالانکہ یہ نہان  
ہندوستان میں مسلمانوں کی فرقدارانہ سیاست کے ثباب کا تھا۔ اپنے ایک خطبہ میں کسی حق  
سے فریلانے ہیں۔

”ہمارے پر دگرام کا رسیدے اہم جزو ہے کہ ہم سیاست ہند میں اپنا حصہ اپنے  
تفہم میں لانا جاتے ہیں اور ابھی سے اس کی تیاری کرنا جاتے ہیں اس سلسلہ میں ہمیں بیرپتی  
مسلمانوں کی کسی قسم کی انسداد کی نوع نہیں ہے۔ بہاں تک کہ گھر کوئی بیردی طاقت ہندوستان  
پر حملہ آدمیوں تو غواہ وہ مسلمان گبوں نہ ہو ہم اس کا پوری طاقت کے ساتھ مقابله کریں  
گے ہم سمجھتے ہیں کہ کسی مسلمان طاقت کا بھی یہ حق نہیں ہے کہ ہماری موجودگی میں وہ  
اسلام کے نام پر ہندوستان کی سر زمین کو یا مال کرنے کی کوشش کرے کیا ہم مسلمان  
نہیں ہیں؟ کیا ہمیں اپنے دین میں حکومت قائم کرنے کا حق نہیں ہے؟ اس میں  
شك نہیں کہ بیردی نسلیم مالک کو اپنی حکومتوں کو مستحکم اور منظم کرنے کا حق باصل  
ہے مگر ہم ان کے اس حق کو ہرگز قبل نہیں کر سکتے کہ وہ ہندوستان پر حکومت کے  
اسے فتح کرنے کی کوشش کریں یہ ہمارا حق ہے کہ ہم ہندوستان میں ہندوستانی  
حکومت قائم کریں !!

(خطبات ص ۱۹۶)

جن لیڈروں نے مسلمانوں کی توجہ کو مسلم مالک کی طرف منتظر کر کے انہیں ہندوستانی ہٹیز  
کی جنتیت سے عکی سائل دعا طالات پر غور کرنے سے باز رکھا ہے ان کی مشدید نہ مرست  
اس طرح کرنے ہیں۔

وہ مسلمان ان ہند کی تو بہ سریشہ اجنبی اما دکی طرف صدوف رہی یا صدوف کمی  
گئی انسین ۲ پنے فضیل سے اپنے ملک میں اپنی مکومت پیدا کرنے کے خواہ کی طرف  
ذلا یا گایا ہے اور نہ آئے دیا گیا ہے جن لوگوں نے اس غلط روڈی میں حصہ لیا انسین  
پہنچے دور میں تو قابل معافی سمجھا جاسکتا ہے لیکن اس بیداری کے زمانہ میں جب یہ  
بات روز روشن کی طرح عیاں ہو چکی ہے کہ کسی بیرودی مدد پر بہرہ سکرنا ہمارے  
لیے زہر قاتل ہے کسی اپنے شخص کو معاف نہیں کیا جائیگا جو آج بھی اس اور ہمہ مل  
میں مبتلا رکھنے کی کوشش کرے ۔

(خطبات ص ۱۹۸)

امام الہام مدرسہ صدیقہ شاہ کشمیری حولنا عبید اللہ صدیقی تو خیر چڑھی سیاسی تھے اور ان کی ساری عمر اسی دست  
کی سیاسی بیس سبز ہوئی تھی حضرت شیخ ہند کے درسرے تلمیذ خاص اور تربیت یافتہ اور صحیح علمی جانشین حضرت  
بروفا سید محمد حنفۃ الشافعی کے انکار سیاسی کو ملاحظہ فرمائی تھیں بھی آپ کو دی چیز ملگی بظاہر  
ہے کہ حضرت الاستاذ سراج اعلم و فضل تھے۔ آپ کا مشتملہ کتب بنی۔ درس اور درسیں اور تفسیف  
و تالیف کے سوا کچھ اور نہ تھا اور اسی وجہ سے آپ موجودہ سیاست کی زبان میں گلغلہ کرنے  
سے بھی آشنا تھے۔ جو بات دل میں ہوئی اسے بر لاء اور صاف صاف کہتے تھے حضرت الاستاذ  
نے جمیعہ علمائے ہند کے اخلاص متفقہ پشاور ۱۹۴۷ء میں صدر کی حیثیت سے جو خطبہ پڑھا تھا  
ہم ذہل میں اس خطبہ کا ایک اقتباس پیش کرتے ہیں اس سے اندازہ ہو گا کہ انگریز خوب جاعت  
کو نہ ہی دیوانے (Familiarise) سمجھ کر ہمیشہ اپنے بنتے سخت خزانک سمجھتی رہی اس  
جماعت کا دلن دوستی اور برا دران دلن کے ساتھ صلح و دوستی کے تعلقات رکھنے کے باب  
میں کس تدریج صاف واضح اور روشن رو ہے تھا۔ یہاں پر بھی ہادر کھانا جاہتے کہ شاہ صاحب  
نہ موافقانہ صدیقی کے انکار سیاسی پر ہم اس معمون میں آگے بلکہ مستقلًا لفظ کریں گے۔ اس سترے یہاں اسی نظر کھانا جائے

نے جس زمانہ میں خطبہ پڑھایا دہ نہ از نحاج بک کہ ہندو مسلم ضادات مسلسل باخچہ چہرہ س  
ہے ہود ہے نئے اور مسلمان عام طور پر کامگروں کی رجت پسندادت ذہنیت سے تنگ آکر  
اس نے یک گز بیزاری محسوس کرنے لگے تھے تاہم طائفہ کیجئے حضرت شاہ صاحب کا  
خطبہ کسی درجہ عالی و منگی اور بلند تہنی و حریت ملکی کے مذہبات کا آئینہ دار ہے ”  
مسلمان اور دین دین کی دین دوستی کی نسبت ہارشا ہے

”ہندوستان جس طرح ہندوؤں کا دین ہے اسی طرح مسلمانوں کا بھی دین ہے  
ان کے بزرگوں کو ہندوستان آئے ہوئے اور رہتے ہوئے مددیاں گزدگیں ہندوستان  
کے چھپے پر مسلمانوں کی شوکت درفت کے آثار موجود ہیں جو زبان حال سے ان  
کے علم دہنر پسندی اور حب دین کی شہادت دیے رہے ہیں موجودہ نسل کا فخر ہندوستان  
کی آب دل سے ہے۔ ان کو ہندوستان کی سر زمین سے الیکاری محبت ہے صبی کہ  
ایک محب دین کو مہنی چاہتے اور کیوں نہ ہو؟ جبکہ ان کے سامنے اپنے سید دوئی  
اپنے محب آٹا ملی اللہ علیہ وسلم کا حب دین کے باب میں اسرہ موجود ہو...  
... آپ نے اپنے دین کو معلم کو خطاب کر کے فرمایا ” خدا کی قسم: خدا کی نام  
زمیں میں تو مجھے سب سے زیادہ پیارا شہر ہے ”

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت کے بعد مدینہ طلبہ کے بیچے وجود عاکی تھی اس کو فتن کرنے  
کے بعد فراستے ہیں

” سید الکومن صلی اللہ علیہ وسلم کے جنبات حب دین یہ میں اور ان کے ہونے  
ہوئے ناممکن ہے کہ مسلمان ہی مسلمان ہو کر اس جذبہ حب دین سے فکا ہو سیں  
فین رکھتے ہو کر مسلمانوں کے قلوب میں ہندوستان کے ساتھ پوری محبت ہے

اور جو بھندستان میں دوسری قومی بھی رہتی ہیں اور ہندستان ان کا بھی وطن ہے اس  
لئے طبی طور پر ان کو بھی ہندستان کے ساتھ محبت ہونی چاہئے اس لئے تمام  
ہندستانیوں کے تلوپ میں ہندستان کی آزادی کی خواہش ایک ہی مرتبہ اور  
ایک ہی درجہ پر ہونی لازم ہے: (ص ۱۹ - ۲۰)

مسلمانوں پر بیرودی عدالت دردوں سے ملک کی خلافت کا فرض مسلمانوں پر بھی بیرودی عدالت دردوں سے ملک کی خلافت کا فرض ایسا ہی عائد ہونا ہے جیسا کہ ہندوؤں پر اس مسئلہ کی دفناحت کرتے ہوئے فرمائی ہے  
”اگر آج مسلمانوں کو اکثریت کی تعداد کے حظہ سے محفوظ کر دیا جائے تو وہ  
ہندستان کی طرف سے ایسی ہی ممانعانہ طاقت نابت ہوں گے جس طرح اپنے دین  
سے کوئی مدافعت کرنا ہے“

پڑھو کہ آزادی کے وقت اگر کسی مسلمان حکومت نے ہندستان پر حملہ کر دیا تو  
مسلمانوں کا سویہ کھا پوچا نہایت پست خیالی ہے اور اس کا نہایت سیدھا درجہ  
جواب یہ ہے کہ اگر مسلمان لبنتی ہسایوں کی طرف سے کسی معاهدہ کی وجہ سے مطین ہوئے  
اور ہسایوں کی زیادتیوں کا مشکارہ ہوں گے زبان کا روپیہ اس وقت دہی پوچا جو کسی  
شخص کا اس کے گھر پر عدالت کی حالت میں ہوتا ہے اگرچہ عدالت در اس کا ہمiform اور  
ہم ذہبی ہو۔“ (ص ۲۱)

ایک نہایت اہم بحث اس سلسہ میں حضرت شاہ صاحب نے ایک نہایت اہم امر کی طرف بھی نظر  
ڈالی ہے۔ آپ فرمائے ہیں کہ اگر ہندوستان کے مسلمانوں کا ہندوؤں کے ساتھ معاهدہ ہو اور  
اس معاهدہ کی روپے مسلمانوں کے مذہبی حقوق محفوظ ہوں اور وہ اپنی ملکی حکومت میں اپنا حصہ  
بھی رکھتے ہوں تواب نہ صرف یہ کہ بیرودی عدالت دردوں کے خلاف۔ خواہ وہ مسلمان ہی ہوں

ہ میں اپنی چالن ملک کی قربانی گوارا کرے وہ جس ملک میں بھی پواس ملک کے حقوق کا داکنا ضروری ہے صحابہ کرام کو سے ہجرت کر کے عبیش جاتے ہیں۔ دنالیک دشمن ہائکر ملک پر عمل آمد ہوتا ہے۔ صحابہ عبیش کے باڈشاہ نجاشی کے سلسلے اپنی خدمات پیش کرنے ہیں اور ملک کی حفاظت میں عبیشوں کے ساتھ شرکت کرتے ہیں۔

(خطبہ صدارت اجوس عجیۃ علماء مہذ منقدہ کلکتہ ۱۹۴۷ء ص ۷)

دارالاسلام یادا لامان حضرت الاستاذ مولانا اوز شاه الکشمیری نے اس خطبہ میں جیشیت ایک علیل المقدار محدث اور فقیہ کے ایک اور اہم بحث بھی اٹھایا ہے یعنی یہ کہ ہندستان کی جیشیت انگریزوں کے بعد مکومت میں کیا ہے؟ اور آزاد ہونے کے بعد اس کی جیشیت کیا ہو گی؟ وہ دارالاسلام ہو گا کیا؟ اس سلسلہ میں حضرت الاستاذ نے بڑی تکمیل آفرینی اور ترقی نگاہی سے کام لیا ہے۔

عام طور پر یہ خیال کیا جاتا ہے کہ اسلامی احکام کی رو سے ملک کی دو ہی قسمیں ہیں دارالاسلام یادا الحرب۔ بہر دارالاسلام کی غریب میں فقار کے احوال مختلف ہیں۔ بعض کے نزدیک دارالاسلام اس ملک کو کہنے میں جہاں اسلامی دستور نافذ ہو۔ حدو و اللہ فاعیم ہوں اور تمام معاملات و خصوصیات کا نیعت اسلامی احکام کی روشنی میں کیا جاتا ہو۔ اس غریب کے پیش نظر وہ ملک بھی دارالاسلام نہیں کہلاتے جا سکتے جہاں آبادی میں مسلمانوں کی غلبہ اکثریت ہو اور جہاں کی حکومت اور اقتدار اعلیٰ مسلمانوں کے ہی قبضہ میں ہو لیکن اس کے باوجود حدد و اللہ کا دہلاں نخوازنا ہو۔ زانی اور شراب خوار کے کوڑے نڈگائے جاتے ہوں۔ نڈیوں کے چکلے میں لوگ بے دھڑک آنے جاتے ہوں۔ شراب کی دو کاڑیں بڑکوئی بندشاہ ہوں۔ سودھی کار دبار پر رُوك ٹوک نہ ہو رمعنان کے ہبہ میں سکھے بندوں کھانے پڑے۔

کی فائزتاً مخالفت نہ ہوا اسلامی شعائر کی پرودھ دری کرنے والوں سے کوئی بازپسیں شکی جائی ہو تو عورتیں تبریج جاہلیت کے ساتھ لسوائی حسن کی ایک ایک اداکاریاں کرتی چھریں اور ملک کا مرد جو نادن ان کا دامن پکڑنے سے حاجز ہو۔

دوسری تعریف دارالاسلام کی یہ ہے کہ مسلمان احکام اسلام بجا لانے میں آزاد ہوں اور ان کی جان و مال کمل طور پر محفوظ ہو اس تعریف کی رو سے وہ ملک بھی دارالاسلام بن جائے ہیں جہاں غیر مسلموں کی کوئی آئینی حکومت قائم ہو مگر اس کے آئین دستور کے اعتبار سے مسلمانوں کو نہ ہی آزادی حاصل ہو اور ان کے جان و مال کی حفاظت کا ذمہ لیا گیا ہے۔

اب اگر ملک کو اپنی دشمنوں یعنی دارالاسلام اور دارالحرب میں محدود کر دیا جائے تو یہ دو نوع تعریفیں رہا۔ وکھنے میں تباہت نہیں ہوتی۔ کیونکہ مثلاً پہلی تعریف کے مبنی نظر مسلمانوں کا وہ ملک جہاں اسلامی قانون نافذ نہیں ہے وہ جب دارالاسلام نہیں ہوا تو دارالحرب ہوا اور ایک مسلمان کے لئے دارالحرب کا حکم یہ ہے کہ یا تو جنگ کرے یا دہاں سے ہجرت کر جائے اسی طرح دوسری تعریف پر احتراض یہ داروں ہوتا ہے کہ جب جو ملک غیر مسلم حکومت کے زیر نگہ ہوا اور مسلمان دہاں مذہبی معاشرات میں آزاد ہوں دارالاسلام ہوا تو ہبھاں کے عقوبات اس سب کے سب نا جائز ہونے چاہیں حالانکہ اس باہونا سخت دفت طلب اور دشواری کا باعث ہو گا۔

حضرت شاہ صاحب اس پیغمبرگی کو مبنی نظر کر کر فرمانے ہیں کہ ملک نقطہ در نسخ کے نہیں ہوتے بلکہ تن طرح کے ہوتے ہیں ایک دارالاسلام دوسرا دارالامان اور تیسرا دارالحرب۔ ہندوستان زیر حکومت برطانیہ کے سلسلے آپ کا راجحان یہ ہے کہ وہ دارالحرب ہے چنانچہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحبؒ کے فتویٰ کا حوالہ دینے کے بعد ہبھاں کے حالات

کا ذکر کہ کب ہے اور پھر لکھنے ہیں "تو آج نواس کا دارالاسلام نہ ہونا اس سے زیادہ واضح اور روشن ہے" اور اسی بنا پر وہ ہندوؤں اور مسلمانوں کو دعوت دئیں ہیں کہ دونوں محدثوں متفق ہو کر اپنے طعن کو ازاد کرنے کی سعی کریں گے جو نکر اس زمانہ میں بھی ہندوستان کو مطلقاً دارالحرب نہیں کہا جاسکتا تھا۔ اس سے فرماتے ہیں "ہندوستان کو اس کی موجودہ حالت کے مبنی نظر زیادہ سے زیادہ دارالامان کا حکم دیا جاسکتا ہے" یہ زیادہ سے زیادہ کے الفاظ بتا رہے ہیں کہ حضرت الاستاذ کا اصل رجحان کیا ہے اچھا! اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ گھر ہندوستان آزاد ہو گیا تو پھر اس کا کیا حکم ہو گا؟ اس کے جواب میں آپ نے اس معاهدہ کی چند اہم اور مزدوری دفاتر نقش کی ہیں جو کہ سے ہجرت کے بعد آں حضرت مولی اللہ علیہ وسلم اور مدینہ کے یہود میں ہوا تھا۔ ان دفاتر میں سے بعض ہنابت اہم دفاتر جن کا نقش ہمارے موصوف عجیب سے ہے ہم ذیل میں نقش کرنے ہیں۔

(۱) یہ نام معاهد جایتیں (یعنی قریش - مہاجرین - الففار - یہودیوں کے مختلف قبائل) دوسری غیر مسلم غیر معاهد جماعتوں کے مقابلہ میں ایک جماعت اور ایک قوم شمار ہو گی۔

(۲) مسلمانوں پر فرض ہو گا کہ وہ ہر ایسے شخص کی علی الاعلان مخالفت کریں جو کہ فتنہ و فساد برپا کرنا اور مخلوق سے خلماً مارنا و مصول کرنا اور فلن خدا کو ستائنا ہو۔ (۳) مسلمانوں کو متفق ہو کر اس شخص کے خلاف کام کرنا لازم ہو گا اگرچہ ان میں سے کسی کا فرض ہی کیوں نہ ہو۔

(۴) جن یہودیوں نے ہمارے ساتھ معاهدہ کر لیا ہے ان کے متعلق مسلمانوں پر واجب ہے کہ انہی مدد اور ان کے ساتھ مدد دی اور نگواری کا بناؤ کریں۔ انہر کرنی قسم

کا نظم نہ کیا جائے اور نہ ان کے خلاف کسی ظالم کی مدد کی جاتے۔

(۴) مسلمانوں کو پابندی عہد میں اعلیٰ مقام پر رہنا اور ارفع ترین مکاریم اخلاق  
کا ثبوت دینا اسلامی فرض ہے۔

(۵) جن مسلمانوں نے اس معاهدہ کو ان کر اس کی پابندی کا اقرار کر لیا ہے اور وہ  
خدا پر ایمان رکھتے ہیں ان کے نئے ہرگز جائز نہیں کہ وہ اس کے دفاتر میں تغیریاً کرنی شایدی  
ہات پیدا کریں اور نہ یہ جائز ہے کہ وہ کسی ایسے شخص سے معاملہ رکھیں جو عہد نامہ نہ  
کا احترام نہ کرتا ہو۔

(۶) یہود بزرگوں مسلمانوں کے ملیٹ اور معابر ہیں یہود اپنے مذہب کے بازد  
رہیں گے اور مسلمان اپنے مذہب کے مذہب کے علاوہ بائی سب امور میں مسلمان  
ادم یہود بنی عوف ایک جماعت شمار ہوں گے۔

اس کے بعد احضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود کی دوسری جماعتوں کے نامے کر مغلایہ یہود  
بنی الجذر۔ بنی الحارث۔ بنو ساعدہ۔ بنو جشم۔ اور یہود بنی الادس کے متعدد بھی تصریح فرمادیا ہے  
کہ ان تمام یہودی قبائل نے بھی چونکہ معاهدہ کر لیا ہے اس لئے یہود بنی عوف کی طرح ان کے بھی  
حقوق ہوں گے۔

حضرت الاستاذ نے دراصل مندرجہ بالا اور دوسری دفاتر کو نقل کر کے یہ بنانا چاہا تھا  
(۱) ہندو اور مسلمان دو قبائل معاهدہ کر لیں گے تو جن طرح مسلمان اور یہود بنی عوف  
دوسریوں کے مقابلے ایک جماعت اور ایک قوم تھے۔ اسی طرح ہندو اور مسلمان بھی  
دوسریوں کے مقابلے ایک جماعت اور ایک قوم ہوں گے۔  
(۲) ہندوؤں پر مسلمان خود ظلم کریں گے اور نہ کسی اور کو ان پر ظلم کرنے دیں گے۔

رسانہ مسلمان ہرگز کسی اپنے شخص سے کوئی دا سلطاد رکوئی سروکار نہ رکھنے گے جو ان کے دور ہندوؤں کے معاملہ کی خلاف حذی کرے ہا اس کو نوٹے بحث کے خاتمہ پر حضرت الاساذ فرماتے ہیں

”میرا مقصود اس بحث کے ذکر کرنے سے یہ ہے کہ دارالاسلام یا دارالحرب کافری واضح ہو جائے اور مسلمانوں کو معلوم ہو جائے کہ وہ اپنے ہموطن خیر مسلموں اور ہمایہ قوموں سے کس طرح اور کتنی نسبی ردا داری اور تدبی و معاشرتی شرائط پر صلح دعماہہ کر سکتے ہیں؟“

اس کے بعد ارشاد ہے

”جیسا کہ میں پہلے بیان کرچا ہوں کہ ہندستان میں ہی دو نوں فوجوں کو رہنا اور زندگی سبکر کنے ہے اور دو نوں کا وطن بھی ہے۔ اس لئے ہر فرد ہندوستانی کا فرض ہے کہ وہ اپنی نفاذ پیدا کرنے کی کوشش کرے جس سے یہ روز کا مبدال و تقابل دور ہو۔ اور پر شخص امن والین کی زندگی سبکر سکے۔“

اس بحث کو اس طرح ختم کر دینے سے صاف طور پر یقینہ نکلا ہے کہ اگر ہندوستان آزاد ہو جائے اور مسلمان دو نوں ایک معاملہ کے باہم ہو کر رہیں تو حضرت شاہ جہاں کے زیبک اس عالم میں ہندوستان دارالحرب تو یقیناً نہیں ہو گا! لیکن کوئا دارالاسلام ہو گا؟ تو شاہ صاحب کا میلان اور بھی نہیں نظر آتا ہے۔ بلکہ دارالامان ہو گا! مدد از روئے معاملہ مسلمانوں پر اس تک کی جو خود ان کا بھی دل ہے خیر خاہی اور اس کی خلافت دفاعت ایسا ہی واجب اور مہذوری ہو گی جیسی کہ ہندوؤں پر ہے۔ چاہے وہ حملہ اور کوئی یہ ردنی مسلم طائفہ ہو اور یہ سب کو حضن ڈپو میں نہیں بلکہ از روئے مشرع دا حکام دیں مسلمانوں کو کرنا ہو گا! ربانی“

## ہندو مسلمانوں کے پھرل تعلقات

(از جناب خواجہ احمد ناردنی صاحب ایم۔ اے لکھیر دلی کا رجع، دھنے)

ہندی کچھ کا ایوان رنیع جس مصبوط بنیاد پر قائم ہے وہ نکردخیال کی الیکی مفاہم اور دلش  
ہے جس نے اس کچھ میں ایک فاص قسم کی دعست، دعست، گہرانی اور گیرانی پیدا کر دی ہے یہاں  
بہت سی سلطنتیں بنیں اور بگڑیں، بہت سے سیاسی انقلابات رونما ہوئے، بہت سے حملہ اور  
نامخاذ بر جمیں کے باعث افضل ہوتے لیکن ان موجوں نے تہذیب اور تقدیم کی مہی کو اور زیادہ زیغیز  
کر دیا۔ اور اس نک کے دامن کو ٹھہرائے زنگاریگ سے معمور کر دیا۔ انجام دادا مستراح کا یہ سر جپنہ  
تو نونکار دے بھی پہنچ پوٹا تھا۔ عہد قدمیں اور عہد و سلطی کے میدانوں سے گزرتا ہوا آج بھی اسی  
تلار خاری ہے؛ رطاونی، دور میں اسی کو رفتار سسیت مزدور ہو گئی تکون، ختم نہیں ہو گی۔

بچپلے دشمنوں میں جبکہ برطانوی سامراج، ملک کی ترقی پسند فتوں سے آفری (انی) لڑ رہا تھا، فرقہ دارانہ اختلافات اس درجہ پر وس گئے کہ آج انخاد و اتفاق کی ہر گفتگو اگر بے معنی نہیں تو جبرت انگریز صفر نظر آتی ہے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ شکافت تا دامن ایسا پہنچ جکاتے اور کوئی صورت رفاد رہا جس سازی کی نہیں ہے بلکہ جو لوگ تاریخ کے اشاروں کو سمجھتے ہیں اور مااضی و مستقبل کے ہائی رلیٹ کو پہچانتے ہیں وہ ان ہنگامی مناسبت سے مابوس نہیں ہو سکتے اس لئے کہ انخاد دینے کا کس رہ جان کے ساتھ ایک بہزاد سال کی تاریخ خالی الستہ ہے اس کی جڑیں انی مصروف ہیں اور انی حد تک پہنچ لی ہوئی ہیں کہ کوئی آندھی کوئی طوفان اس درخت کو نفعان نہیں پہنچا سکنا۔

نارنج شاہ پر ہے کہ ہندو اور مسلمانوں میں ابتداء ہی سے اتنا دلچسپی و بحث رہی ہے۔ نندگی کا کوئی شہر ایسا نہیں ہے جس میں اس اتحاد کا پروٹو نظر نہ آتا ہو۔ سربی اسی اے نے تو اپنی خود نوشت مرائع گری میں یہاں تک کھلہ ہے کہ انہیوں صدی سے قبل فرقہ داڑہ مسٹر کا ہیں وجد نہ تھا اس اختراط ہائی کی گواہ ہماری مصوری، ہماری موسیقی، ہماری شاعری، ہماری عمارتی اور ہماری مذہبی فتوحیں ہی اور اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ یقینی کوششیں ہمیشہ زمان و مکان کے قومی مورفات کا بغیر ہوئی ہیں۔

سب سے پہلی اور سب سے اہم جزیر جس نے نئے حمد اور دوں اور قدم ہندوؤں میں یک جتنی کا ماحول پیدا کیا وہ مکتبی کی تحریک ہے۔ اس مذہبی پیداواری نے ہندو دمہب اور اسلام کے ہاتھی علی اور دعوی سے پیدا ہوئی تھی ہندوؤں کے ملاوہ مسلمانوں کو بھی متازی کیا جتنیں کے لئے والوں میں ہندوؤں کے ملاوہ مسلمان بھی تھے اجیر کے حسینی بیٹت آج تک موجود میں سنگایت فرقہ کے نام تر عقاپ اسلام سے مستعار ہیں۔ راماندھ، کبیر، تکف اور تکارام۔ اسلام اور ہندو دھرم کی ملا طب نیاد کو ایک سمجھتے تھے۔ شاخ اسما میں ہمودی کی بھاس و عظیں میں ہندوؤں کی تعداد میں ہندو شرکیک ہوتی ہے جیسے کہ تصور و معرفت کے مسائل میں جو اصطلاحات ابتداء استعمال ہوئیں وہ دی ہیں جو ہندو سنت اور بحث استعمال کرنے تھے۔ کیا یہ اس بابت کا ثبوت نہیں ہے کہ مدد بندیاں ٹوٹ ہیں۔

مرفت کے اس تئے راگ نے ہندو اور مسلمان دو قوموں کو مسخر کر لایا۔ مسلمان صوبیاں کے یہاں بھی یہی رداواری یہی ایک دوسرے کو سمجھنے اور متاز کرنے کی کوشش نظر آتی ہے تذکرہ جیاں گیری میں کھلہ ہے کہ ایک روز حضرت نظام الدین اولیار اپنی فانقاہ کی پھت پر کھڑے تھے۔

لے پنجاب ہی اردو، محمود شیرازی نے ملاحظہ ہو صراحت اخلاقین ر حضرت گیسو دراز (۱)

پنج دیکھا کچھ بہندا پہنچ خاص قادہ سے یقون کی بوجا کر رہے ہیں آپ نے اس کے اوپر کسی قسم کی نگواری کا انہما رہنی فرمایا لیکہ یہ صریح یہ تھا ہے ہر قوم راست را ہے دینے و قبیلہ کا ہے ہر قوم امیر خرد و فریب موجود تھے، انہوں نے برجستہ فرمایا،

من قبیلہ راست کردم بر سکت کجھ کلاہے

یہی دراصل وہ بنیاد تھی جس پر ہندوستانی مذہبی مفہومات کی عمارت تعمیر ہوئی تھی۔ اختلافات کی سطح کے پنجھ و ختنیت کا فرمان تھی وہ اختلافات پر تحدیوں جانے کی تھی ہندو باہنیت اور اسلامی نعرفت کی آئینیں نے ایسی خوشنگوار فضائی پیدا کر دی تھی کہ اسلام، ایک ایسے ملک میں جہاں مختلف فلسفوں اور حیالوں کو برداشت کیا جا رہا تھا دہلی ایک نظام نکر کر پیش کر رہا تھا۔ اور جہاں بہت سے طبقے اور گروہ تھے دہلی ایک طبقہ مسلمانوں کا بھی تھا۔ دنیا کی تاریخ کا اگر تقابلی مطالعہ کیا جائے تو ہندوستان کا یہ دور مذہبی رواداری کے اعتبار سے سب سے زیادہ تابناک نظر آئے گا۔

یہی زنگ معاشرت کے آئینے میں بھی نظر آتا ہے۔ ابن حوقل اور مسعودی ہندوویں بدی میسوسی میں ہندوستان آئے اپنے سفر نامہ میں لکھتے ہیں کہ ہندو اور مسلمانوں کی معاشرت اس قدر سیکھا ہے کہ تینی کرنا مشکل ہے۔

سلطینِ دلی کے زمانہ میں اتحاد کے یہ رشتے اور مصروف ہو گئے بار اس ہندوستانی "لرزندگی" کو دیکھ کر حیران و ششد رہ گیا تھا یہ بات بڑی دلچسپ ہے کہ تینوں کے ہندوستان بڑا کرنے کی ایک دمہ یہی تھی کہ مسلمان ہادشا ہوں نے ہندوؤں کو پوری مذہبی آزادی دے رکھی تھی لازموں میں ہندو مسلمان کا ترقی آگے چل کر اتنا کم ہو گی تھا کہ حضرت عبدالقدوس گنگوہی

لہٰ رک باری (ربودہ)

رَجَدَ اللَّهُ عَلَيْكُو بَارِبَکِی خدمت میں ایک عرضہ اشت سمجھیا پڑی کہ آپ مسلمانوں کا بھی خجال رکھیں یہ  
ڈاکٹر تاراجنڈ نے اپنی مشہور کتاب "ہندوستانی لکھر پر اسلامی ایزات" میں لکھا ہے کہ ہذا  
مسلمان بزرگوں کے مزاروں پر نذریں چڑھاتے تھے قابل کرنے فرقہ نشریت دیکھتے تھے، اور  
بہوت بربت کے اثر سے بیچنے کے لئے قرآن کو اپنے گرد میں رکھتے تھے۔ اور اسلامی ہنواروں  
اور رسموں میں شرکت کرنے تھے۔ یہی حال مسلمانوں کا بھی تھا۔

موسید مخنو فرانسیسی سیاح، دکن کی نسبت لکھتا ہے کہ عام لوگ جن کی بڑی بڑی  
نگاہیں میں، مسلمان ہوں یا ہندوں کی نقلیہ کرنے ہیں۔

ڈاکٹر پرنسپر لکھتا ہے کہ "سلطین مغلیہ اگرچہ مسلمان ہیں میکن ان پر ای رسموں (شناوریہ سوچا  
گرہن) کے آزاد از طور پر بحالانے کو با فوس خجال سے منع نہیں کرنے کہ ہندوؤں کے نذیقی معاملات  
میں دست اندازی نہیں کرنا چاہتے یا دست اندازی کرنے کی ہمت نہیں رکھتے" ۱

دیوالی کے موقع پر مغل بادشاہ ایک ایسے برلن سے ہنارتے تھے جس میں الکسانڈر چبیدکو  
تھے بادشاہ کو فوجا جانا تھا اور دوہر قلم غریبوں کو تقسیم کر دی جانی تھی۔ اسی طرح ہندوی کا ہنواروں  
دھڑکن کے ساتھ منایا جانا تھا۔ بست کے موقع پر سب نسبتی کپڑے پہنچتے اور ایک بڑا  
دریا ر منعقد ہوتا تھا۔ پھول دالوں کا میلار سیرگل فروشان، ہندوستان کا مشترک ہنوار تھا۔  
اکبر شاہ تانی نے کواس میں شرکت اتنی عزیز تھی کہ ایک مرتبہ بیماری کے عالم میں سہری پر بیٹھے  
لیتے اس میلہ کو دیکھا اور انعامات تقسیم کیتے۔ یہ تمام رسماں بہادرشاہ تانی کے وقت تک انتہم  
کے ساتھ ہوتی رہیں۔

لے مکتوبات حضرت عبدالقدوس گلگوہی ۲ لئے تاراجنڈ ص ۲۱۲ کے ملاحظہ ہوا ملک لکھر

جولائی ۱۹۳۸ء : دہی ۱۸۳۸ء میں میں ص ۲۸۹

نفیر کے دبیں پریم میں مولانا ناظمی نے لکھا ہے کہ ہندو اور مسلمان ایک دو سر سے کے ہنواروں میں شریک ہوتے تھے۔ نظریہ اکبر آبادی کا کلام اس کے ثبوت میں پیش کیا جا سکتے ہے اس کی رکھنا بندھن وغیرہ نظمیں دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن سورہ سیمہ نک جب کہ سیاسی انتظام اپنہا کو پہنچ چکا تھا، اتحاد اور بیگانگت کے رشتہوں میں کوئی فتنہ نہیں آیا تھا۔

عہد دستی میں ہمارا نبی اور جایاتی شور و محفل نفاذ کے ان اڑات سے محفوظ نہ رہ سکا۔

موسیقی میں دو نوں قوموں کا اتحاد صاف نظر آتا ہے۔ خیال مسلمانوں کی ایجاد ہے۔ وہ ہندوؤں میں بھی مقابلہ ہوا اور دھرمیہ جو قدمیم ہندو طرز تھا اس کو مسلمانوں نے شوق سے قبول کیا سلاطین بخارا پور دہلوں پورا در صوفیا تے کرام کی کوششوں نے موسیقی کے ذریعہ ہندو اور مسلمانوں کے دلوں کو ٹوٹا دیا اور ان کے جذبات و احساسات میں ایک رنگی پیدا کر دی۔ اکبر کے زمانہ میں یہ موسیقی پایہ نگہ میں کو پہنچ گئی جس کا نتیجہ یہ ہے کہ آج ہر ہندوستانی کا دل ایک ہی نال، ایک ہی سُر، اور ایک ہی سے پردھر کتا ہے۔

سلامین دہلی کی نام عمارتیں ہندو اور مسلم خصوصیات کی آئینہ دار اور اخلاق طبائی کی گلزاری ہیں۔ دکن کی عمارتوں میں بھی ہندو اور مسلم خصوصیات نہیں ہیں۔ اجمیر کی جامع مسجد، کوہ آبو کے میں مندر کا جھریلی مخلوم ہوتی ہے قطب مینار کا نام آرائشی کام مبنی طرز کا ہے۔ اسی طرح رن پور کے مندر کے صحن، ہائل مسجد کے ستون مغلوم ہوتے ہیں۔ گوالیار کے راجہ مان کے محلات اسی نئے طرز کے مختہ ہیں۔ مغلوں کو پیونڈ کاری کا تجربہ ترکوں سے زیادہ تھا اور دہان کے مقابر پرندوں بھی زیادہ پاکیزہ اور خیال بھی زیادہ سترار کرتے تھے یہی وجہ ہے کہ ہندو مسلم فن تعمیر ان کے زماں میں سراج کمال کو پہنچ گلیا۔ اکبر کی نام عمارتیں اسی اشتراکِ خیال اور اتحاد ذوق کا ثبوت ہیں۔ تلح

لہ سفونم

میں کا خالد ممکن ہے کہ بہر دنی اخراجات کا نتیجہ ہو لیکن بقول ڈاکٹر عاصم حسین، ہے وہ ہندوستانی بھت کی یادگار اور ہندوستان کی بُر درد اور امن روایت کا مظہر:-

اگر نہ ہندی اصلاحی اداریاں زاکت کی حسین آمیزش سے معوری میں ایک نیا اسکول تاہم کیا جو نہ ہندو ہے، نہ مسلم۔ اگر اس کے تئے کوئی نام ہو سکتا ہے تو "ہند مسلم" ابھت اور دہلی کے نقوش میں بڑا فرق ہے۔ خط۔ زنگ سب بدلتے ہیں۔ لیکن دہلی، بے پور اور کالمگیری کے نزوف میں دہلی فرق ہے جو ایک ہی اسکوں کے دفن کاروں کی تخلیقات میں ہوتا ہے۔ ایک اور وسط ایشیا کا اثر پوری طرح نہیں ہے۔ لیکن ہندوستانی آرٹ نے چاہے وہ مغلوں کی سر پرستی میں پیدا ہوا ہمارا جیتنا زاد تجویر کے ہندو راجاؤں کی سر پرستی میں، اس نے کسی مجدد بھی خیر علی ہنوزوں کی کو رانہ تقیید نہیں کی لیکن اس کی اتحاد پسندی اور معافا ہمان روش، ہر ہر نقش میں موجود ہے۔ عہد دستی میں اگر یہ اتحاد و اتفاق نہ ہوتا تو ہمارا لڑیجہر چونڈی کا آئینہ دار ہے۔ کبھی بھی دلوں پر اثر نہ کرتا۔ ہندو مصنفوں جب کبھی فارسی میں لکھتے ہیں تو سیم اللہ الرحمن الرحیم سے شروع کرنے ہیں اور تہمید کے طور پر حمد لغت ضرور لکھتے ہیں۔ اسی طرح جب مسلمان ہندی میں لکھتے ہیں تو ابتداء میں شری گنیش بھی اور سرسوئی بھی کی تعریف دو صیف ضرور کرنے ہیں۔ رحیم نے "مدن منک" کا آغاز سری گنیش نامہ سے کیا ہے۔ بھی حال احمد معاصر جہاں گیر کا ہے۔ یعقوبیان نے گنیش بھی سرسوئی بھی، شری رادھا کرشم بھی اور شری گوری شنکر بھی کی تعریف کے بعد اس مومنع کی طرف رجوع کیا ہے۔ سک محمد جاسی کی شاعری "ہند مسلم" کلمہ کی زبان ہے ابا معلوم ہوتا ہے کہ زنگ کا یعنی تصور اسلامی تصور سے ہم آخوند ہو گیا ہے۔ اس کی تشبیہات نمیکات سب ہندی ہیں اور ہمکنی سے ماخذ ہیں۔

عہد دستی کے مکرانوں نے ہندی اور سنکریت کی جو سر پرستی کی وہ پہنچائی باہمی مصلحت

کی بنا پر نہیں کی، بلکہ وہ ان زبانوں کی خوبیوں سے آگاہ تھے اور ایک درس سے کے خالات سے باخبر رہتا چل پہنچتے تھے اُب کے زمانہ میں مہا بھارت کا فارسی زرجمب ہوا۔ ابوالفضل اس کے مقدار میں لکھتا ہے۔

”فاطر نکتہ داں برائ قرار یافت کو کتب معتبر طائفین بزم مخالفت زرجمب کردہ آئندہ  
تاجہر دو فرقی ..... از شدت لغت و عناد برآمدہ جو یائے حق شوند و بر

محاسن و حمیوب بک دیگر اطلاع باقاعدہ اصلاح حال خود مسامی حمید نایند“

علام علی آزاد ہندی کی تعریف میں لکھتے ہیں :-

”معنی آفرمنیانِ عربی و فارسی خون از رگ آندریہ چکانیدہ اند و شیوه نازک خالی

راپہ عالی مراتب رسانیدہ یک انسوں خواندن ہند ہم دریں دادی ہائے کیا نہ دارند“

مسلمانوں نے بنگالی، ادوی، گجراتی اور مریٹی کی جو سرپرستی کی اس کا اندازہ ڈاکٹر

بودھری کی مشہور کتاب ”سنسرتی ادب پر مسلمانوں کے احیانات“ سے ہو سکتے ہیں۔ یہ سرپرستی

مرفت اسلام و سلطنت کا محدود نہیں تھی بلکہ عام مسلمانوں نے بھی ان زبانوں کو علم کے شرق

میں پڑھا اور ان میں کمال پیدا کیا۔ ”ہندی کے مسلمان کوی“ میں ان مسلمان شعرا کے نام اور

کارنامے درج ہیں جنہوں نے گیسوئے ہندی کو سندا را ہے اسی قسم کی ایک فہرست پذیرت

شیام ہیدی مصراوی اپنی تاریخ ادب ہندی میں شامل کی ہے۔

ان لوگوں نے محض فائدہ بری نہیں کی بلکہ اپنے رنگ داہنگ سے ادب دشمنی مشفق

اماگنے کئے ہیں ابوریحان البیردی سے لے کر سید علی ملکرامی تک اگر پوری نہرست پر تنفس

ڈالی جائے تو یہ دیکھ کر حیرت ہوتی ہے کہ سنسکرت سے دیپی کا اظہار جہد و سلطی میں لگیا ہعدست

کم نہیں ہوا اشاید ہی سنسکرت کی کوئی ایسی مشہور کتاب ہو جس کا ترجمہ فارسی میں نہ ہوا ہوا اور

اس سے بھی عجیب تریات یہ ہے کہ زوج کرنے والے بیشتر مسلمان ہی تھے۔

حقیقت یہ ہے کہ ہماری صاحرشت اتنی مضبوط اور ہماری محبت کے رشتے اتنے قوی نہ کہ سماں انقلابات نے دوں کی یگانگت میں کوئی فرق پیدا نہیں کیا ہدیہ ہے کہ اس زمانہ کی لڑائیں بھی اندھی ہیں نہیں۔ مسلمان بادشاہ اسلام کی خاطر اٹتے تھے اور نہ ہندو اپنے دھرم کے لئے جنگ کرنے تھے۔ اس اعتبار سے ہماری تاریخ کو پورب کی تاریخ پر گیکر گز نفعیت ماضی ہے مسلمانوں کی فوج میں ہندو تھے اور ہندوؤں کی فوج میں مسلمان تھے۔ ابن لبوط لکھتا ہے کہ تالیل ملک کے راجہ دریا لار کی فوج میں میں نہ رہ مسلمان تھے۔ سونا نہ کے راجہ کے مانع بھی مسلمان افسروں کی کافی تعداد تھی۔ حد ہے کہ بندہ سنگر کی فوج میں سکھوں کے علاوہ ... ۵ مسلمان بھی تھے۔ ترائی کی رہائی میں راجقوں اور انفاؤن نے مل کر غیر ملکی حلا آوروں کا مقابلہ کیا ہے، باقی پت کی تحریکی رہائی میں مسلمان اور مریضے، اپالیوں کے خلاف دوش بد و شر لڑے ہیں۔

عبدوسلطی کی ملکیت کا نصیر اسلامی نہیں، ایرانی تھا، قانون عام اپنی مردمی سے بننا اور اسے نافذ کرنا بادشاہ کا مسئلہ تھا۔ گنتی کے چند بادشاہوں نے شرع کی پابندی کی لیکن بہت بڑی تعداد نے اپنے آپ کو افتخاراً علی کامالک اور شرع سے بالآخر سمجھا۔ مقبرہ پروفیسر صبیب حضرت علی کی شہادت کے بعد مسلمانوں کی بادشاہیت کا سازا نظام غیر مذہبی تھا۔ اور ہندوستان میں تو ان کی حکومت قطبی دینوی تھی۔

اس زمانہ کے مذہبی ادب میں جو مسلمانوں کے ذریعہ وجود میں آیا ان گھنروں کی دلہانہ حنیدت کے ساتھ قریب نہیں ملتی بلکہ اکثر لکھنے والوں نے تو ان کا تذکرہ ہی نہیں کیا ہے اسی درج ہندو ادب میں کسی ایسی تحریک کا سراغ نہیں تھا جس کو مسلمانوں کے خلاف قومی رہنمائی کہا جائے۔

ابراہیم نطب شاہ نے تالی کوٹکی روانی میں سرگرم حصہ دیا تھا۔ لیکن شیلیگو نے بھروس اسے "ملکی بھرا" اور "اب بھرا" جیسے باعزت الفاظ سے باد کیا گیا ہے۔ اور بہت سے نئی شاعروں نے فارفہی سے اس کی علم دوستی اور معارف پر وری کا اعتراض کیا ہے۔

اس اتحاد و اتفاق کا یہ نتیجہ ہوا کہ ہندی اور ہندی، بنگالی، چنائی اور سندھی پر فارسی کا بوجھ راں طبقہ کی زبان تھی، گھر اندر پڑا۔ یہ نقش ان کے الفاظ، تشبیہات، قواعد اور اسالیب پر ثابت ہو گیا ہے۔ اور آج بھی نظر آ سکتا ہے۔

اسی میل جوں سے ایک نئی زبان اردو، جس کو اپنی مقاہمہ کہنا زیادہ موزوں ہو گا، جو دیں آئی۔ یہ نہ ایران سے آئی ہے زیر سے بلکہ اسی سر زمین پر، اسی اتحاد کی بدولت اس کی کوئی پھولی ہے جنہاً دار مسلمان مذنوں کی تحدید کو شش سے تا اور درخت بنی ہے جس کی طرح زبان کے سعامل میں بھی خلاں ابن خلاں کا سوال نہیں ہوتا جانچ اس کے پاس ۵۵ ہزار الفاظ ہیں، جس میں بالیں ہزار حصیث ہندی الفاظ میں درستہ ہزار عربی فارسی لفظ ہیں۔ کچھ سنسکرت انگریزی اور دوسری زبانوں کے الفاظ ہیں۔

اسی اخلاق اور تیاد کا نتیجہ یہ ہوا جو لفیناً توارکے زور پر افون کے دباؤ سے پیدا ہیں  
ہوا تھا) کہ ہندی کے ہزاروں الفاظ فارسی میں مل گئے ڈاکٹر عبدالستار صدیقی نے ہماری نامہ گلبدن بلگم سے ان ہندی الفاظ کی ایک فہرست مرتب کی ہے جس کو دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ مغلوں نے بلا قصب ہندی رسم فرد ارج کو مقبول کر دیا تھا اور اس نک کراپناد ملن بنایا تھا۔ راجپتوں کی طرح یہ بھی باہر کے لوگوں کی اولاد تھے لیکن اب ہندوستان ہی کی غلتت کے لئے زندہ رواداری میں ہستیری کا نکجیں شکرہ مقابل از بر فسیر دی زانی را تھے ہر ہٹی ربانی بفارسی کا اثر جلجنی

تھا تاریخ ادب بنگالی، سینن لئے تقریر فرانگوں کی محرومی، قومی آواز سکھتوں کی جزوی شکلی

نے ادرا سی کی عظمت کرنے چاہئے تھے۔

ایرانی ہندی کی ادبی نزار میں بھی اسی رجحان کی کار فرمائی ہے۔ سراج الدین علی خل  
آرزو اور غلام علی آزاد مگر امی فارسی ادب میں ہندوستانی رنگ کے مای تھے۔ آرزو و حز میں د  
قیل و فالب کے معروفوں کو بھی اسی نظر سے دیکھا جائے۔

انمار ہوئی اور انہیوں صدی میں بھی جب ہمارا سباصی زوالی تقریباً مکمل ہو چکا تھا  
ہندو اور مسلمانوں کے تعلقات میں کسی فرمہ فرقہ نہیں آیا تھا میر کے محین میں ہندوؤں کی تعداد  
زیادہ ہے۔ خان آرزو سے کسب مفہن کرنے والوں میں ہندوؤں کی نعداد نظر انداز نہیں کی جاسکتی  
رجب علی بیگ سردد کو لکھنؤ کے منبسط ہو جانے کے بعد اور غالب کو عندر کے پرائشوب نامہ میں  
ہندوؤں سے جو مدد ملی، کیا وہ ہمارے لئے باعث فخر نہیں ہے؟ حقیقت یہ ہے کہ تصور ہوں  
کی یہ تکریں، عمارتوں کے یہ پتھر، اور کتابوں کے یہ عربت ہم سے کچھ سرگوشیاں کرنے میں اور  
ہمیں مہر دفا کا بولا ہوا سبین یاد دلاتے ہیں۔ کیا ہم اپنے کاؤنٹ میں انگلیاں ڈال لیں گے اور اس  
کا فائز کون نہیں سنیں گے؟

## غلامانِ اسلام

(طبع دوم)

انشی سے زیادہ ان صحابہ تابعین، شیع تابعین، فقہاء محدثین اور اربابیں کشف ذکر ہات

کے سوانح حیات اور کمالات و فضائل کے بیان پر بھی عظیم اثر کتاب جس کے پڑھنے سے  
غلامانِ اسلام کے ہیرت انگیز شاذ اکار تاموں کا نقشہ آنکھوں میں سما جاتا ہے ۸۸۸ صفحات  
بڑی تقطیع قیمت مجدد ہے۔ غیر مجدد پائیغز رد پئے آنکھ آنے طبع دوم

# اجماع اور اس کی حقیقت

از جانب محمد باشمش صاحب ایم۔ اے

(۳)

ادم میں بھی تو ہر ایک کے متلفن یہ ماننا کردہ صادق ہے یا کاذب اس سے نیادہ ناگزیر ہے چہ اس حکم اپنی کی تعین کی شکل اس کے سوا اور کیا ہو سکتی ہے کہ «الصادقین» سے مسلمانوں کی اجماعی حیثیت مرادی جاتے اور یہ سمجھا جائے کہ اجماعی طور پر مسلمان جب کسی بات پر مجمع ہو جاتے ہیں تو اس میں وہ باطل پر نہیں بلکہ صدقی ہی پر ہوتے ہیں اور «الصادقون» کی اسی جماعت کا سائد ہتھیے کا ہمیں حکم دیا گلا ہے اور یہ اجماع کا مطلب ہے  
منفرد و ائمہ و احادیث سے ان منفرد صفات فرائید کے سوا اس نئم کی مشہور حدیثی محبیں فرمایا گیا ہے کہ میری امت مگر ای پر مجمع نہیں ہو سکتی اس پیٹے چاہتے کہ جماعت کے سائد رہے، کیونکہ جماعت پر خدا کا ہاتھ ہوتا ہے اس کا مفاد یہ ہے جو کتنا بولی میں نقل کیا جانا ہے یعنی مسلمان جس بات کو اچھا ہیں کریں اور بات خدا کے زد یک بھی اپنی ہوتی ہے جو اپنے خواہ اللہ اسلام البزریؒ نے بخاری کی اس روایت سے کہ جب حضرت ابو یحییٰ کو امام بنے کا حکم دیا اور اس پر حضرت عائشہؓ نے فرمایا کہ وہ رقیبِ القلب ہیں تو اس پر آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا  
 إِنَّ اللَّهَ ذَلِكُ دَلْلَتُ دَلَّلَ الْمُسْلِمُونَ  
 اس سے خدا نے بھی اور مسلمانوں نے بھی  
 (نکار کیا اپنی دہی امام ہر کوئی ہیں گے)

بھی نیچے نکلا ہے کہ مسلمانوں کا اجماع بالآخر قیکپا سے عطا اور اس بنا پر ان کا کسی امر پر اتفاق آئے امر کے نہ ہونے کی دلیل ہے علاوہ برین مشہور حدیث صحیحین دغیرہ کی۔

لَا تَوَالْ طَائِفَةً مِنْ أَمْتَى عَلَى الْحَسْنِ      میری امت میں سے ایک گروہ پہنچتے ہیں

ظَاهِرُونَ إِلَيْهِ أَنَّهُمْ أَنْجَكُوا فِيَامَتْ قَابِمْ ہو جاتے

دغیرہ سے جب یہ بالتوارث نہ است ہے کہ فیامت نک مسلمانوں میں ایک طبقہ ایسا مزدہ موجود رہا گا جسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حق پر ہونے کی سند عطا فرماتے ہیں پس اگر سارے جہاں کے مسلمان کسی عمدہ بات پر اتفاق کر لیں گے تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ مسلمانوں میں اس دن کوئی طبقہ بھی ایسا باقی نہ رہا جو حق پر نہ ہے۔

بھی بات تو ہے کہ مذکورہ بالاقرائی آباد اور احادیث جن میں اکثر صحیحین سیخاری دہلی میں اگران کے اجتماعی مفاد پر خود کیا جاتے تو اس سے میرے خیال میں مسلمانوں کے اتفاق و اجماع کی قوت اس حد تک پڑھ دیا ہے کہ قرآن و حدیث با تباہ سے کسی مسئلہ پر اتفاق اگر بھی ہو جب بھی اپنے اسی حاصل شدہ اقتدار سے کام لے کر اجتماعی قیصلوں کے ذریعہ مزدورت کے وقت مسلمان دین میں اضافہ بھی کر سکتے ہیں اور ان کا یہ اضافہ بھی اسی پہنچ ہو گا کہ خدا اور اس کے رسول نے حق کا ایک معیار فو دہلی مسلمانوں کے اجماع کو بھی فراہد کیا ہے اسی بنے بیساکر گذر جکا بعن لوگ قائل بھی ہوں گے کہ اجماع سے دین میں اضافہ بھی اپنے ہے بلکن یہ نے اسی موقع پر عرض کیا تھا کہ ختم نبوت کا اتفاقی و اجماعی مسئلہ چونکہ اس سے تناہی ہوتا ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کتنی کوششی دختریم کا اگر اختیار دیا جائے گا تو اس کے یہ معنی ہوں گے کہ دین نہ آں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ختم ہوا اور نہ آپ کے زمانہ میں کمال ہوا حالانکہ دو دنوں باقی فرآن کے نفس قطبی کے خلاف ہیں ایک سوال یہ ہے کہ شرعی اقتدار

جو فرماں ادد حدیث دو فوں کی روشنی میں مسلمانوں کے اجتماعی فضیلہ کو ماحصل ہو جا سکے ہے الگ اللدن  
 میں اصلذ کا اختیار ان سے نہیں ماحصل ہو سکتا تو کیا اتنا بھی نہیں ہو سکتا کہ کسی مفہوم مسئلہ کو  
 ان کا اجماع قطعی بنادے اگر اتنا افراد بھی ان کے اجماع کا ذمہ آنا ہائیکا تو اب ہی بنائے کے مذکورہ  
 باو فرمائی آیات اور حدیثوں کا اثر کیا ہاتھی رہتا ہے۔ ہم نہیں سمجھتے کہ جو شخص ان تصریحوں سے  
 دافت ہے وہ اجماع کے اس اثر کا جس کے علماء امت فاقیل ہوئے ہیں کیوں کہ انکا رکرکنہ  
 ہے۔ باقی مخالفوں کی طرف سے وہ جو عقلی مخالفت پیش کیا گیا تھا کہ جس جماعت کا ہر فرد کالا ہاگہ  
 تو جماعت کیسے گوری ہو جائے گی اسی طرح ہر فرد کے مفہوم غلطی کا جب احتمال ہے تو محبوی  
 طور پر غلطی مٹ کر صحت اور حق سے کیسے متبدل ہو جائے گی تو ظاہر ہے کہ یہ ان کا ایک مثالی  
 اسنڈال ہے ہم اٹ کر دو سری بیسیوں مثالیں اس کے خلاف پیش کر سکتے ہیں کچھ نہیں تو  
 متواتر اخبار میں یہ لوگ اگر دیکھتے تو کیا ہوتا ہے تو ہرگز ایسا اعتراض نہیں کر سکتے نہ مطلب  
 یہ ہے کہ انفرادی طور پر جن لوگوں کی خبریوں میں صدق و کذب کا احتمال رہتا ہے ان ہی کا اجماع  
 نواز کی شکل اختیار کرنے کے بعد یقین آفرینی کا کام کرتا ہے پھر کیوں نہیں یہی بات اجماع میں بھی جائے  
 داقعیہ ہے کہ اگر ان لوگوں کے مخالفت کو مان لیا جائے تو دنیا میں بچا میت۔ مجبوریت دغیرہ کے  
 اصول پر پھیپھی زناوں میں بھی جو اعتماد کیا گیا، اور اس نہاد میں تو سارا دارود اور تمام مسائل ہائیکیوں  
 مجلسوں دفیرہ ہی پڑے ہے یہ سارا نظام ہی غلط ہو جائے گا کیونکہ ان لوگوں کے بیان کا مطلب  
 قریبی ہوا کہ فردا آزاد کا بوجھ ہے دیکھ کن کے اجتماع کا بھی اتنی رہے گا لبی کمی کے ہر  
 ہر رکن کے فیصلوں کی ہو نوعیت ہو گی جب یہی نوعیت کمی کی بھی باقی رہے گی تو کمی کرنے  
 اسیکی بناستے پارلیمان قائم کرنے کا سارا کاروبار ہی بغود ہیں ہو کر رہ جائے گا۔  
ابن زہرا کا اجماع برائیک صفت آخری اعتراض اب آخر میں اجماع کے مفہوم صرف ایک بحث رہ جائی

ہے اور یہی بحث غالباً اس باب میں سب سے نیادہ اہم ہے اور وہ یہ کہ اجماع کا قائم ہوتا  
جب اس پر موقوف ہے کہ سارے جہان کے مسلمانوں کا اس پر اتفاق ہوتے ہو تو سوال یہ ہے کہ نام  
دنیلکے مسلمانوں کے آزار سے دافع ہونا کیا ممکن ہی ہے؟ ابن حزم نے یہ سے شدید کشمکش  
اس سوال کو اٹھایا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد صحابہؓ کرامؓ  
کے مختلف دور و روز علاقوں میں اس طرح بھیں گئے تھے کہ بہران کا کسی ایک علاقہ یا ملک میں  
قمع ہونا ممکن ہی نہیں ہوا ان کے بعد تابعین کا درد آیا تو اس تفہیم اور تشریف کا دائرہ اور وہی  
پوچھا گیا اور وہ مصر - ایران - افغانستان - فراسان - اندلس اور افریقہ دیگرہ ممالک میں بھی  
گئے اس کے بعد ابن حزم نے اپنی عادت کے مطابق تابعین اجماع کے حق میں ہبہ بت تیرز  
تذکرہ تاگو ارجاع اس تعالیٰ کر کے پوچھا ہے کہ اب اس صورت میں کوئی بتائے کہ کوئی شخص  
ان تمام ممالک کے مفتیوں کا کسی ایک مسئلہ پر اتفاق کیوں کر معلوم کر سکتا ہے (احکام الاحکام

(ج ۲ ص ۱۳)

ابن حزم کے اس اصراف کا بواب اداۃ تو یہ ہے کہ حافظ ابن حزم نے اجماع کی جو تصور یا پیشے زد قلم  
سے کہنی ہے اگر اصطلاحی اجماع بھی یہی ہے یعنی ارکان اجماع کے ہر ہر فرد کے لئے ذاتی طور پر  
مزدوری ہو کہ اپنی زبان یا قلم سے اتفاق کا اظہار کریں تو کوئی شبہ نہیں کہ اس قسم کے اجماع کو  
میں صدیک ناممکن اور محال تراویدیا جاتے تراویدیا جا سکتا ہے۔ لیکن سوال یہ ہے کہ اجماع کے  
امڑے اصول فدق کی کیا یہی مراد ہوتی ہے یہ مسئلہ ذرا مکمل تالی ہے ابھی درود سروں کو وجہ دیجئے  
میں حافظ ابن حزم ہی سے پوچھتا ہوں کہ بالکلیہ اجماع کے ذرا بھی مشکر نہیں ہیں آپ ہی نہ  
زکھاہے۔

دکن لاث اجماع اهل الاصلام کلمہ اسی طرح نام اہل اسلام کا میں پر اجماع ہے

یعنی سب کا ان میں جو جن میں اور جو اس

جہنم والشہم فی کل زمان و مکان

میں، ہر زمانہ اور ہر جگہ کہ رسول اللہ صلی

علیٰ ان السنۃ واجب اتباعہ و انہا

اللہ علیہ وسلم کی سنت کی پیرودی واجب

ماستہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ

پے، اور سنت نام ہے ان باقیوں کا جھین

وسلم۔ ص ۱۲۸

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے باری

نشر مایا۔

اب سوال یہ ہے کہ یہ مسئلہ یعنی السنۃ کی اتباع ہر مسلمان پر مجب ہے اس کو آپ جو اجماعی مسئلہ فرار دے رہے ہیں کیا آپ کے پاس کوئی ایسا دقيقہ موجود ہے جس پر یقین آپ کے اہل اسلام کو ہم جہنم والشہم نے اس مسئلہ سے اتفاق کرنے ہوتے اپنے دستخط ثبت کئے ہوں یہ شفہ نہ سہی زیادی طور پر بھی ہر ایک سے پرچھو پرچھ کر آپنے کی العین کر لیا ہے کہ کسی کو اس سے اختلاف تو نہیں ہے۔

ظاہر ہے کہ جواب میں نہیں کے سوا ادکپ کیا کہہ سکتے ہیں۔ پھر میں پوچھتا ہوں کہ اجماع انہیں اس مسئلہ کے منعکن آپ کس بنار پر صادر کر رہے ہیں حال تو یہ ہے کہ پچھلے زمانہ میں مقرر آئیں طبقہ حدیثوں کو ناقابل عمل سمجھا تھا اس زمانہ میں ہندستان ہی کے اندر مسلمانوں کا ایک گروہ داخل قرآن اپنے آپ کو کہنا ہے اسے آپ کے اس اجماعی مسئلہ سے انکار ہے لیکن بادجو دان نام اؤں کے آپ اجلد کا دعویٰ جو اس مسئلہ کے منعکن کر رہے ہیں اور اس دعویٰ سے آپ کے نجیبی انکار نہیں لیکن سوال یہ ہے کہ آپ نے اجماع کی جن مہیب اور ہوناک الفاظ میں تصور برپی ہے اس کو پیش نظر رکھتے ہوئے کیا اجماع آپ کے اسی مسئلہ اجماعی مسئلہ پر منعقد ہر سکنی کی بن حرم کے مخالف ہے امّا لیکن اس موقع پر حضرت الٰ ستاد مولانا گیلانی نے جو تقریر کی ہے اب یہی

اس کو اپنے الفاظ میں صدر کرنا ہوں مولانا نے فرمایا کہ ابن حزم کی اتنی بات تو میک ہے کہ اجماع کے ارکان کے ہر فرد کے متعلق یہ معلوم ہونا ضروری ہے کہ ان میں سے ہر ایک کو اس مسئلہ سے اتفاق ہے لیکن اس اتفاق کے علم کے تھے یہ ضروری فرار دینا کہ ہر ایک سے برآ راست پر جو بھی ہائے یا سب سے جب تک دستخط نہ ماضی کر لیے جائیں ان کے اتفاق کا علم نہیں ہو سکا میک ہے۔ آخوندی پر چنان ہوں کہ حدیث بنوی کی عام طور پر نہ قسمیں (قولی - فعلی - نظری) جو بیان کی گئی ہیں اور خود حافظ ابن حزم بھی اس تقسیم کو صحیح مانتے ہیں ظاہر ہے کہ قولی حدیث تو آئی حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے محفوظات کا نام ہے اور فعلی حدیث آپ کے افعال کو کہتے ہیں لیکن نظری حدیث کے متعلق سب جانتے ہیں کہ پیغمبر کے قول ہی سے اس کا متعلق ہے اور نہ فعل سے بلکہ آئی حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کوئی کام کیا گیا ہو اور آپ کا اس کام کی مخالفت نہ کرنا اسی کو آئی حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رضامندی کی دلیل فرار دے کر اس فرض کے نام اتفاقات کو برآ راست رسمی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کر کے قولی اور فعلی حدیث کے ساتھ اس کو حدیث بھی فرار فیگیا ہے جس سے معلوم ہوا کہ کسی کی رضامندی کے جانتے کا ذریعہ نہ قوامی ہونے والے کے قول ہی پر موقوف ہے اور نہ فعل ہی پر بلکہ قول و فعل کے بغیر کی رضامندی کا علم ماضی کیا جاسکتا ہے لیں میں میں حدیث میں اس اصول کو تسلیم کیا گیا ہے اجرا کے ارکان کی رضامندیوں کے علم کے لیے بھی آگرہ اصول کو مان جانتے تو یقیناً وہ اس کا مستقیم ہے اب اس اصول کو سامنے رکھ لینے کے بعد ہم آپ کو ایک نارنگی حقیقت کی طرف متوجہ کریں ہیں اور وہ یہ کہ نہ صرف پچھلے زمانہ میں بلکہ بعد فتوت میں بھی دینی مشورہ دینے میں فتویٰ دینے کا حق برخخن کو ماضی نہ تھا بلکہ اس وقت بتئے مسلمان تھے باوجود یہکہ سب صحابی تھے لیکن خنزی کا کام چند مخصوص ہنسیتوں تک محدود تھا جانچہ ابن جوزی نے تلیق الحنوم میں محمد نبوت اور ہم

عبد صحابہ و تابعین میں جو حضرات مختلف شہروں اور علاقوں میں انتار کا کام کرتے تھے ان کی نہایت مفصل اور حکم فہرست دیتی ہے بہر حال یہ عاصمہ ستور تھا کہ مسلمانوں کی یہ پوری کثرت «دینی حیثیت» سے چند مخصوص دعوتوں میں بذریب ہو کر زندگی گذاری تھی اور تھی کہا معمنی اس وقت تک مسلمانوں کا عمومی حال یہی ہے۔ اب گلدارش یہ ہے کہ جب مسلمانوں کی کثرت ہمیشہ چند دعوتوں کی شکل میں اپنی نہیں زندگی اول سے آڑتک گذاری میں آ رہی ہے تو اس بات کا پتہ چلانا کر دین کے کن سائیں پر مسلمانوں کا اتفاق واجارع ہے اور کن میں نہیں ہے بالکل آسان ہو جاتا ہے۔ یعنی اپنے اپنے زمانے کے مسلمانوں میں سے ہر ایک کی راستے اتفاق اور اختلاف اُجانسے کے لئے اس کی فطعاً مزورت نہیں کہ ہر مسلمان سے انفراد اور الگ الگ دریافت کیا جاتے بلکہ ہر زمانہ میں مسلمانوں کی کثرتی میں جن دعنوں کے ساتھ دینی و انسانی کمیتی تھیں دوسرا لفظوں میں یوں کہئے کہ اپنے عقاید و اعمال میں جن جن بزرگوں پر بھروسہ کرتی رہی ہیں ان ہی کے اعتقاد کو اپنا اعتقاد اور ان ہی کے نقی فیصلوں کو اپنا فیصلہ تسلیم کرتی رہی ہیں لیس ان ہی جزو گئے چنے آدمیوں کی راستے کا دریافت کر لیتا سارے جہاں کے مسلمانوں کے آراء کا دریافت کرنا ہے اور ان بزرگوں کے خیالات دائر اس سب جانتے ہیں کتابوں میں مدون کردئے گئے ہیں اور کون نہیں جانتا کہ ظاہر یہ بھی اپنے مدد دے چند پیشہ اؤں ہی کی یا تیس مانتے اور ان ہی پر ملتے ہیں خود ابن حزم نے بکثرت «قال اصحابنا، کے افاظ سے اپنی کتاب میں بکثرت اس کی طرف اشارہ کیا ہے اور یہاں دو ہے کہ اگرامت کے لفظ کو عام ہی رکھا جائے اور اہل السنّت والجماعت کے سوا دوسرے اسلامی فرقوں کو بجاۓ امت دعوت فرار دینے کے مبیا کہ بعضوں نے لکھا ہے ہم امت اہابت ہی میں ان کو شمار کریں جب بھی ان فرقوں کے اتفاق و اختلاف کا پتہ چلانا اس لئے آسان ہے کہ ان کے اتفاق و اختلاف کا مدار بھی زیادہ تر ان کے پیشہ اؤں ہی کے اختلاف داتفاق پر سمجھا ہوتا ہے اور

ظاہر ہے کہ مسلمانوں کا کوئی بھی ذریعہ ہو ہر زمانہ میں ہر فرقہ کے پیشواؤں کی تعداد غوثیہ کی بھی رہی ہے اور ان کے دینی خلافات عام طور پر معلوم و مشہور ہوتے ہیں آخوندگان و مغلوں یا قادیانیوں وغیرہ کے جو فرقے اس وقت زوالِ حکومتِ اسلامیہ کے بعد پیدا ہو گئے ہیں ان کے اختلافی مسائل سے کوئی ناجاہل ہے اور اسی سے اتفاقی مسائل کا بھی پتہ مل جاتا ہے اور یہی مطلب ہے فرماں ازدواج کے ان الفاظ کا۔

المعتدلی کل عصوٰ ان یتوں الکبار  
ہر زمانہ کی عام عادت بھی مسلمانوں میں جاری  
الفتویٰ و سیلم سائر ہمروں مکا  
بھی آئری ہے کہ فتویٰ دینے والے کام  
چند سر برآورده بزرگوں کے سپردیا اور  
بانی لوگ ان ہی کی ماں مائیں پڑتے ہیں  
اور جو بھی مسلمانوں کی مدد ہی کار رخ سے نجات ہے بہت بھی واقعیت رکھتا ہے وہ فخرِ اسلام کے اس  
دو یہی کی یقیناً اللہ تعالیٰ کریں گا۔

پس جب یہی داعد ہے تو مسلمانوں کی کثرتِ تعداد اور ان کا مختلف بلاد و امصار میں انتشار جس کے باعث حافظ ابن حزم نے انحصار اجلد ع کو نامکن قرار دیا تھا رہاب الفضان پر ظاہر ہو گیا ہو گا کہ ہماری تقریر کے بعد ان کے دعویٰ میں کہا جان باتی رہ جاتی ہے۔ اجماع اور اس کے مختلف آثار نتائج االبتہ اس موقع پر کہنے کی وجہات ہے وہ یہ ہے کہ ہر اجلد ع کا اثر جو عام طور پر یہ تباہا جاتا ہے کہ مفہومات و محتکمات میں قطعیت کی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے یہ فقط تفصیل مطلب ہے۔ ابتداء میں اگرچہ میں نے بھی اجماع کا یہی اثربنا یا تھا اور اصلہ اجماع کا حکم عام طور پر یہی کہا بھی جاتا ہے جانچ فخرِ اسلام لکھتے ہیں۔

نصار الاجماع کا پڑھ من الکتاب

اوحدیت متوالی فی وجوب العمل  
کی کسی آیت کی باہدیت متواتر کی ہے یعنی  
بہ دیکھری حاصل ہافی الاصل  
علیٰ کہ اس اجماعی مسئلہ پر بھی داجبی  
اور اس کے مذکور کو کافر نہیں ایسا جانے گا۔ اصل  
مسئلہ تو بھی ہے۔

لیکن قافی الاصل یہ سے ان کا اشارہ اس طرف ہے کہ بعض شکلین اجماعی مسائل کے انکار کرنے  
والوں کی بحکمیت سے احتراز بھی کرتے ہیں کیونکہ اجماع ان لوگوں کے نزدیک یہ تسمیہ کی فنی دلیل  
ہے پس اس کے مذکور کو کافر نہیں نہیں بلکہ ایسا جا سکتا یعنی جن آئینوں اور حدیثوں سے پر ثابت کیا جانا  
ہے کہ اجماع امت بھی شرعی دلائل میں سے ایک دلیل ہے جس کا ہم یہ تفصیل ذکر کچھ ہیں ان  
لوگوں کا خیال ہے کہ ان آئینوں اور حدیثوں کے متعلق تاویل کی بہت کچھ گنجائش ہے اسی صورت  
میں مذکورین اجماع پر کفر کا حکم لگانا صیغہ نہ ہو بلکہ ارباب تحقیق نے بجاے اس اجلی یہ طرف  
نیصد کے تفصیل کی راہ اختیار کی ہے اس موقع پر ہم اسی کا ذکر کرنا چاہئے ہیں ماحب کشف  
لکھتے ہیں کہ جس مسئلہ پر اجماع منعقد ہوا ہے، دیکھا جائے گا کہ آیادہ کوئی ابھی بات ہے جس  
کے جانتے میں عام و خاص کو مرابر ہونا چاہئے مثلاً نازوں کی تعداد یا رکنوں کی تعداد یا رجیع  
کافرین ہونا روزے کافرین ہونا ان عبادت کے مقرہ اوقات پر اجماع یا زمانہ شراب خواری  
بودی اس دخواری کا حرام ہونا تو اس تسمیہ کے اجماعی مسائل کے مذکور پر کفر کافری لگایا جائے  
اگر کوئی بھی اپنے اس انکار کی وجہ سے دراصل وہ اس دین کا انکار کر رہا ہے جو خدا کے رسول کا  
نطعہ دیں ہے، تو وہ گویا رسول کی سچائی کا مذکور ہے اور اگر اس کے برخلاف مسئلہ کی ذمیت  
ابھی ہے کہ اس کا علم خاص ہی نہیں بلکہ محدود درہ مسئلہ ہے مثلاً بھوپالی کے ساتھ اس کی بھیجی کو  
نکاح میں مجعع کرنا یا بھوپالی کی خالہ سے نکاح کرنا یا رحیم کا ہم سبزی کی وجہ سے فاسد ہو جانا یعنی

عفافت میں وقوف سے پہلے جا سیا کرے گا اس کا جنخانہ سد پوچھانا ہے) پادا دی کو رک میں چھٹا حسد بیجا تے یا کائل کا دداشت سے محروم ہونا تو اس قسم کے مسائل کا مکمل کافر نہ تھہرا جائے گا ابتدی گراہی کا حکم اس پر لگایا جائے گا اور یہ کہ وہ غلطی پر ہے لیس ایسے مسائل جن پر اہل المذہب کا توافق ہو لیکن اسلام یہی کے درستے فرقوں کو کچھ اخلاف ہو ہم ان کو اجماعی فرمان دینے کے پار ہو داس اخلاف کی رعایت کرتے ہوئے تکفیر و غیرہ نہیں کریں گے۔ لیکن دا جب اصل ہر حال بھیں گے ظاہر ہے کہ ان تفصیلات کے بعد اجماع کے متعلق کسی قسم کا کوئی تسلیک و شبہ دلوں میں باقی نہیں رہ سکتا اور ہر بات اپنے اپنے طبعی مقام پر مجبو جاتی ہے۔

## مسلمانوں کا عرض و زوال (طبع دوم)

اس کتاب میں اولاً فلافت راشدہ اس کے بعد مسلمانوں کی دوسری مختلف حکومتوں نے کی سباصی حکمت علیبوں اور مختلف دردوں میں مسلمانوں کے عام اجتماعی اور معاشرتی احوال دیکھا پر شعرہ کر کے ان اسباب و عوامل کا تجزیہ کیا گیا ہے جو مسلمانوں کے غیر معمولی عرض و زوال اور اس کے بعد ان کے حیرت انگیز انتظام و زوال میں موثر ہوتے ہیں بیش نانی جس میں بہت کچھ اضافہ نہ گیا ہے خصوصاً ان ب کے آخری حصے کی ترتیب بالکل بدلتی ہے۔

انہیں غیر معمولی امناؤں اور معاشرت کی تفصیل کی وجہ سے اس کے جدید ایدیشن کو مطبوعات ۱۹۳۶ء کی فہرست میں رکھا گیا ہے اور اس کو ایک جدید کتاب کی حیثیت دی گئی ہے۔ بڑی تقطیع ضحامت ۲۲۰ صفحات قیمت مکمل پانچ روپیے۔ قیمت غیر مکمل پانچ روپیے۔

## بِهَدْوَسَانَ

### عربی لکھیجی میں ہندوستان کا حصہ | The Contribution of India to Arabic Literature.

از ڈاکٹر زبید احمد صاحب ایم۔ اے بی۔ ایچ ڈی صد شعبہ عربی ال آباد پرینور سٹی تقطیع کاؤن۔ فخامت ۱۹۸۸ء میں صفاتِ ناپر روزگار اور ملی قیمت غالباً بارہ تو پیسے: مصنف سے مل سکتی ہے سندھ کے مزbi اصلاح۔ مدنan العرب بوجہستان کے علاوہ باقی ہندوستان پر آگرچہ عروپولکی حکومت کبھی بھی نہیں ہوئی۔ لیکن جو نکد عربی زبان قرآن کی زبان تھی اور اسلامی دینیات اور دینی علوم و فنون کا بھی بڑا فخر ہے اسی زبان میں تھا اس بناء پر یہ بالکل طبی بات تھی کہ ہندوستان پر مسلمانوں کی حکومت کے زیر سایہ اس سلک میں بھی بزرگان بُصْتیٰ بُحْرَانیٰ اور ترقی کرتی چاہنے والیسا ہی ہوا یہ سمجھ ہے کہ عرب دہندے کے باہمی تعلقات کی نارتھ مسلمانوں کی اس سلک میں آمد سے بہت پہلے شروع ہو جاتی ہے ..... لیکن ان تعلقات کا افزیادہ تر انفاذ و نفاثات تک محدود رہا احمد ہونابھی یہی پانچتائیں کا گز کہ عرب دہندے کے پر تعلقات بڑی حد تک بخارتی تھے۔

ہندوستان میں مسلمانوں کی فاتحائی آئند کے ساتھ بڑے بڑے علماء نے بھی بیرونی ممالک سے گزر بہل کیا اور ہننا شروع کر دیا۔ اور ان کی کوششیں سے عربی زبان اور اسلامی علوم و فنون کا بڑا خ اس سلک میں بھی روزگار پڑا۔ اس چراغ کی روشنی دسویں صدی عیسوی سے لے کر اب تک

قايم ہے۔ اس مت میں علوم عقدیہ و تقدیمیں سے کوئی علم و فن الیا نہیں ہے جس پر عربی زبان میں سکبزت کتابیں لکھی گئی ہوں اس حیثیت سے ہندوستان بجا طور پر غیر کر سکنا ہے کہ عربی لڑپھر کی رفی و اشاعت میں خود اس کا بھی ڈر افضل ہے بلکہ بعض بعین کارنا می تو اتنے شاندار ہیں کہ خود ایں زبان نے ان کو روشن کی بگاہ سے دیکھا ہے۔ یہ سب کارنا می منتشر اور پر اگنہ بڑھے ہوتے ہیں۔ بہت کچھ صفحہ ہنسی سے ہی مدد و مہم ہو گئے اور جو ہیں بھی وہ گناہی کے الجیے پر وہ ہیں ہیں کہ ہمارے علمائے کرام نک کو ان کی خبر اور ان کا نام و نشان کم معلوم نہیں ہے اس بابر ہز درت ہنسی کہ اس موضع پر کام کیا جاتے اور عربی لڑپھر کے لئے ہندوستان کی جو خصوصیات ہیں ان کو نظر عام پر پیش کیا جاتے۔

بُری خوشی کی بات ہے کہ اس اہم فرمات طلب۔ اور محنت خواہ کام کا ذرا ایک ایسے فاضل نے رہنے والی دوسری بہت پر بیبا جو فذیم اور بعد بد دلوں نہم کے طرز تسلیم ہے کل طور پر مستغیر ہے کے باعث اس کو باحسن دجوہ انجام دبنے کی صلاحیت داہیت رکھتے تھے اور جو ہندوستان کے علیٰ ملتوں میں کسی مزید تعارف کے محتاج نہیں ہیں۔

در اصل ذکر نہ میداحد صاحب نے اس موضع پر ایک تحقیقی مقالہ لندن پر نیڈ شی سے ذاکریہ کی ذگری کے نتے اب سے میں با میں برس پہلے لکھا تھا اور اس پر اس وقت ان کو ذگری مل بھی گئی تھی لیکن ذاکر صاحب ان لوگوں میں سے نہیں ہیں جو پی۔ ایچ ڈی ہو جانے کے بعد اپنے ذوقِ تحقیق و مطالعہ کو حمولی اعزاز دیا گی کوئی شششوں کے ہاتوں گردی کر کے میٹھا جانے میں پھر موضع مقالہ کی وسعت دینہائی کا بھی تھا کہ اس پر جو کام شروع کیا گیا تھا اس کو ریار چاری ارکما جاتے چنانچہ موصوف ہندوستان آنے کے بعد بھی برابر اس میں لگئے رہے۔ بیہان نک کہ آئج ان کی برسوں کی شدید محنت کا فریغ ہش تر ایک ضمیم کتاب کی شکل میں ہمارے سامنے موجود ہے۔

کتاب کی ترتیب یہ ہے کہ پہلے ایک مقدمہ ہے جس میں اس پر بحث کی گئی ہے کہ ہندستان میں عرب شریخ پر کی پیداوار کن اساب کا نتیجہ تھا۔ یہ شریخ پر کس قسم کا ہے؟ اس کی خصیٰٹ کیا ہے؟ اور اس کے دباؤ و اساب کیا ہے؟ سلطان محمود غزنوی کے حملے سے ۷۵۷ء تک اس ملک میں مسلمانوں کی چھوٹی بڑی حکومتیں کہاں اور کس کس زمانے میں قائم ہیں اور ان کو عربی شریخ پر کس حد تک دھپی رہی؟ اس کے بعد کتاب دو حصوں میں تقسیم ہو جاتی ہے۔ پہلا حصہ گبارہ ابواب پہلی ہے جن میں سے پہلے باب میں دور غزنوی سے پہلے عرب دہنک کے تعلقات کی تاریخ اور ان تعلقات کی ذیعت و اثر پر کلام کیا گیا ہے۔ اس سلسلے میں یونگزارش کرنلے میں ملک نہ ہرگا کمزماں قبل تاریخ میں عرب دہنک کے تعلقات پر درشنی ذکر نہ کئے مولانا آناد بگرامی کا سہرا بننا باطل فیر خود رکھا ہے۔ کبتوں کو عقین آثار قدیمه اور علمائے فیلologی نے اس سلسلے میں جو مواد بہم پہنچا ہے وہ کہیں زیارت نہیں اور لائق اعتماد ہے ہماری دہلی یونیورسٹی کے صدر شعبہ سنسکرت ہاہانہ پادھیا پنڈت لکشمی دھر صاحب کو اس مومنع سے ماضی دھپی ہے اور وہ ایک عرصہ سے اس پر بہت سخوں کام کر رہے ہیں اور مختلف اور نئی کافر لشون میں اسی سلسلے میں بہت عمدہ تعلقات بھی پڑھ رکھے ہیں۔

اس کے بعد حصہ اول کے باقی ذا باب میں ہندستان کی خدمات کو فن دار شمار کرایا ہے جنہیں باب دوم میں تفسیر سوتیں مدت، جو شے میں فتح، پاچوں میں تقویت اور اخلاقیات پہنچیں ملک المکالم، اور باقی چار ابواب میں گلی الترتیب فلسفہ، ریاضیات دل علم الاد دیہ - تاریخ علم الائمه اور شعرو ادب کا ذکر ہے دوسرے حصہ میں مختلف علوم دفون پر ان کتابوں کی نہروست ہے جو ہندستان میں لکھی گئیں یا جن کو ہندستانیوں نے کسی اور ملک میں مہمکن تصنیف کیا۔

یقظاً ہر پے کو صنوع بحث و گفتگو کی دستت کے احتیار سے زیر تصریح کتاب کو درست  
آخر، یا محبط و جامع نہیں کہا جاسکتا کیونکہ علاوہ مشہور کتب فانزوں کے ہندوستان کے مختلف  
شہروں اور آبادیوں میں کتنی ہی ذاتی لاستری یاں ہیں جہاں ہندوستانیوں کی اور ایسی کتابوں کا  
سراغہ مل سکتا ہے جس کا ذکر اس کتاب میں نہیں آسکا ہے۔ تاہم اس میں کوئی شہر نہیں کہ ذکر  
زبیدا حمد صاحب کی یہ کوشش نہ صرف انگریزی بلکہ عربی اور اردو ادبیات میں بھی اپنی نوعیت  
کی پہلی اور کامیاب اور بہتر جیبت لائق تحسین دستائش کو نہیں ہے۔

ساخت ہی اس بات کا سخت انسوس ہے کہ اس کتاب کو جالندھر کے مکتبہ دین د  
دانش نے عبرت زر کی بنی شائع کیا تھا اور کتابوں کا بڑا اشتاک ویں پر موجود تھا کہ گذشتہ سال  
مشرقی پنجاب میں جو خون رینی ہری اس کتاب کا نام اشتاک بھی نہ رہیمیت و بربریت اس  
طریق پر ہوا کہ

کردیا سفاک نے میدان صاف

### نجات المسلمين

نقیت ہم رپتہ: - دارالاشاعت دیوبند فتح سہارن پور  
پنجم سار سالہ مولانا مفتی محمد شفیع صاحب دیوبندی کالجہا ہوا ہے اس میں ان اعمال  
کا ذکر ہے جو معتبر احادیث کے مطابق بہت سے گناہوں کا کفارہ ہو سکتے ہیں اور وہ آسانی  
سے فرما کر بھی جا سکتے ہیں گناہ کس سے نہیں ہوتے اس تئے اگر گناہ کرنے کے بعد  
گناہ کار صدقہ دلی سے تو یہ کر لے اور یہ ان اعمال کو بھی کر لے جن کا ذکر اس کتاب میں ہے  
تو امید ہے مذا اس کے گناہ بخشیدے گا اور وہ اس کی پاداش سے نفع جائے گا۔



تصص انقرآن جلد چہارم حضرت مسیح اور رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات اور تعلقہ فاتحات کا بیٹھ  
قیمت صہر، مجلد سیزہ

انقلاب روس۔ انقلاب روس پر الجہاد نامی کتاب  
قیمت سے ہے۔

۲۶ء:- ترجمان استاد:- ارشادات نبوی کتاب  
اوستند خیر و صفات .. پقطع ۲۹۰۲ جلد اول  
نامہ، مجلد سیزہ۔

کمل نفاثات انقرآن سع نہرست انفاظ جلد سوم قیمت  
للہ، مجلد صہر۔

مسلمانوں کا نظم ملکت: ہم کر کے شہزاد کفر حسن ابراء میں  
ایم۔ اے پی۔ ایچ۔ ذی کی معقولاً کتاب التلمذ الاسلام  
کا ترجمہ۔ قیمت للہ، مجلد صہر۔

تحفۃ النظار:- یعنی طلاعہ سفر نامہ ابین بلوط سع  
تحفیں و تقدید از مترجم قیمت پاکر قسم اعلیٰ سے ہے۔  
مارشل شیڈو۔ یو گو سلادی کی آزادی اور انقلاب  
پر نیچہ خیز اور دبپ تاریخی کتاب قیمت ۱۰۰  
نہ صل نہرست دفتر سے طلب فرمائیے۔ اس  
سے آپ کو ادارے کے ملقوں کی تفصیل  
بھی معلوم ہوگی۔

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

۱۷ء:- کمل نفاثات انقرآن سع فرست انفاظا  
اول نہرست انقرآن پر بے مثل کتاب یعنی مقدس سعیہ

راہ: سکاول، اکس کی کتاب کی پہلی کا مفسر شستہ  
تہ زیریہ، جدید اول شیخ۔ قیمت ۱۰۰،  
لام کا نظم حکومت۔ اسلام کے ضابطہ حکومت  
لام شعبوں پر دعوات واکمل بحث قیمت نے مجلد ششم  
بن بنی اسریہ: تائیں نہت کا تبریز حصہ قیمت ۱۰۰  
ہے متنبسوطاً اور عمرو جلد للہ۔

۱۸ء:- بہمنستان میں مسلمانوں کا نظم اعلیٰ  
بیت جلد اول۔ اپنے موضوع میں بالکل جدید کتاب  
تہ للہ، مجلد صہر۔

لام نیڈر تربیت جلد ثانی: جسیں تحفیں تفصیل کے  
تہ پہنچائیا ہے کتب الدین ایکس کے وقت سے  
اک نہنستان میں مسلمانوں کا نظم اعلیٰ تعلیم و تربیت  
رہتہ۔ قیمت للہ، مجلد صہر۔

۱۹ء:- کمل نفاثات انقرآن جلد سوم ابینا علیم اسلام کے فاتح  
علاوه باقی تصوری درائی کا بیان قیمت للہ، مجلد صہر  
نفاثات انقرآن سع نہرست انفاظ جلد ثانی قیمت  
تہ، مجلد للہ۔

۲۰ء:- قرآن اور تصویت عقیقی اسلامی تصویت اور  
اہل تصویت پر جدید اول معقولاً کتاب قیمت ۱۰۰

میحر ندوہ مصنفین اور دو بازار جامع مسجد دہلی

# مختصر قواعد ندوہ علمی مصنفین دہلی

- ۱۔ محن خاص۔ جو مخصوص حضرات کم سے کم پانچوڑی پر کیشت مرست فرمائیں وہ ندوہ کے داروں مصنفین فارس کو اپنی شکریت سے عزت بخشن گے ایسے علم فراز اصحاب کی خدمت ادارے اور مکتبہ تمام طبوعت نذر کی جاتی رہیں گی اور کارکنان ادارہ ان کے فتحی شور وں سے منفید ہوتے رہیں گے۔
- ۲۔ محنین۔ جو مضرات بچیں روپے سال مرست فرمائیں گے وہ ندوہ علمی مصنفین کے لئے جس شاہی ہر سوچتے ان کی جانب سے یہ خدمت معاونت کے نقطہ نظر سے نہیں ہو گی بلکہ عطیہ فالص ادا سے کی طرف سے ان حضرات کی خدمت جس سال کی تمام طبوعت جن کی تعداد اوسٹا پار ہو گئی ہے برہان کی بعض طبوعت اور ادارہ کا رسالہ برہان کسی معاونت کے بغیر بخشن کیا جائے گا۔
- ۳۔ معاونین۔ جو حضرات اخوارہ روپے سال پنچی مرست فرمائیں گے ان کا شمارنہدہ حلقة معاونین ہیں ہدگا۔ انکی خدمت جس سال کی تمام طبوعت ادارہ اور رسالہ برہان، جس کا سالانہ جذبہ ہو چکے ہے، بالائیت بخشن کیا جائے گا۔
- ۴۔ احباب۔ وہ روپے ادا کرنے والے صاحب کا شمارنہدہ علمی مصنفین کے احباب میں ہو گا انکو رسالہ بلطفہ دیا جائیگا۔ وہ طلب کرنے والے رسالہ کی تمام طبوعت اور یونصف تھیت پر رکھا جائیں گی۔ یہ عالمہ فاضل ہلوپلہ اور ایسا

## قواعد

- ۱۔ برہان ہر انگریزی مہینے کی یکم بارخ کوشش کو شائع ہو جاتا ہے۔
- ۲۔ ندوی سی ہفتھی اخلاقی صفاتیں مشترکہ وہ زبان دارب کے میاں روپے اتروں میں پڑھائیں گے۔
- ۳۔ جو وہ اہم کمکتی اکناف میں حصائی ہو جاتے ہیں۔ جن صاحب کے پاس رسالہ بلطفہ دادا سے ارتباً بخوبی دفتر کا اخذ دردیں، انکی خدمت جس سے جو دوبارہ بالائیت بخیجہ یا جائے گا، رسالہ ندوہ دادا بنت قابی متناہی نہیں تھیں جیسا کہ میاں ہے۔
- ۴۔ جواب طلب امور کے لئے ایکٹ بیجابی کھوڑ بیننا ضروری ہے۔
- ۵۔ ندوہ سالانہ چھوڑ پے بیش شاہی تین روپے چارائے۔ (مع موصولہ اک) فی پرچہ اس
- ۶۔ سئی آرڈر دادا کرنے والے کوئی پر اپنا کمل پتہ ضرور کرئے۔

مودوی نہیں درس جست پر نہ روپا پاشر نے جید بر قی پرسیں دہلی میں طبع کرایک دفتر رسالہ برہان اور، بازاڑا کا  
ہنی سے شائع کیا

نَدْوَةُ اِلْمَصْنَفَيْنِ دِلْيٌ كَالْعِلْمِيُّ وَ دِينِ الْمَهْنَادِ

# بُرْبَانُ

مُهَاتِبٌ  
سَعِيدٌ أَحْمَدُ كَبَّرَ آبَادِي

# مطبوعتِ مصنفین ملی

بعد غیر عمومی اضافے کئے گئے ہیں اور صفاہ بن رضا  
کو زیادہ دل نشین اور ہل کیا گیا ہو قیمت بے شمار  
ستھان۔ تفصیل القرآن جلد اول۔ مجدد اور  
حضرت آدم سے حضرت موسیٰ و ماروت کے دلائل  
یہ قیمت پڑھنے ملبد ہے۔

دھی الہی۔ سُلْطَنِ دِھی ہے جدید متفقانہ کتاب  
ہیں الافتادی سیاسی معلومات۔ کتاب ہر لامہ  
رسانہ کے لائق ہے ہماری بانیں باکل بہہڑ  
تیزت پڑھنے

تابع اعذاب روس۔ ریاست کی کتاب ہر لامہ  
کامنڈ اور سکھ نظام اسلام جدید اوریش روزہ پا  
ستھان۔ تفصیل القرآن جلد دو میں حضرت  
حضرت عینی کے مالات تک درس اوریش ہے اب  
اسلام کا اقصادی نظام۔ وقت کی ہر زبان  
جیسیں سلام کے نظام اقصادی کا کافی تذکرہ  
کیا گیا ہے۔ تیسرا اوریش پڑھنے ملبد ہے  
صلوٰۃ کا عزیز اور نوال۔ صفات۔  
اوریش تیزت لعلہ ملبد ہے۔

غلافِ ارشاد تابع دست کا دوسرا حصہ جدا  
تیزت ہے ملبد ہے مضمون اور عمدہ جلد تیزت

ستھان۔ سلام میں غلامی کی حقیقت۔ مجدد اوریش  
جبیں نظریاتی کے ساتھ ضروری اضلاع بھی کئے گئے ہیں۔  
قیمت تے ملبد للعہ۔

تعلیماتِ اسلام اور صحیح اتوام۔ اسلام کے افلانی اور علی  
نظام کا دلپذیر خاکہ قیمت پڑھنے ملبد ہے۔  
سو شلزم کی بنیادی حقیقت۔ اشتراکیت کے تعلق پڑھنے  
پڑھنے کے لیے کی آنچہ تقریبی ترجمہ مقدمہ اور ترجم۔  
تیزت تے ملبد للعہ۔

ہندستان میں زنون شریعت کے نفاذ کا مسئلہ  
ستھان۔ بنی عربی مسلم۔ تابع دست کا حصہ اول  
جبیں سیرت ستر کائنات کے تمام اہم واقعات کا یہ فص  
زیبیکے نہایت آسان اور دل نشین انداز میں کیا گیا ہے  
جدید اوریش جیسیں افلانی نبوی کے اہم اباب کا اضافہ ہے  
تیزت پڑھنے ملبد ہے۔

نہم تازان مجدد اوریش جیسیں بہت احمد اضافے کئے گئے  
ہیں اور بہاصلت کتاب کو اسراف زمرہ کیا گیا ہو قیمت پڑھنے ملبد ہے  
غلامان اسلام۔ تیسی سے زیادہ خلاں اسلام کے مالات  
وفضائل اور شاندار کارناموں کا تفصیلی بیان جدید

اوریش تیزت پڑھنے ملبد ہے۔  
افلانی اور نطفہ افلانی۔ علم الاعلان پر ایک بسوٹ  
اور متفقانہ کتاب مجدد اوریش جیسیں حکم ذکر کے

# برہان

## جلد سبقت وکیم شمارہ (۲۵)

اکتوبر ۱۹۷۸ء مطابق ذی الحجه ۱۳۴۶ھ

### فہرست مضمون

|     |                                   |                                    |
|-----|-----------------------------------|------------------------------------|
| ۱۹۵ | سعید احمد                         | انفراط                             |
| ۱۹۷ | سعید احمد اکبر آبادی ایم۔ اے      | علمائے ہند کا سیاسی موقف           |
| ۲۱۶ | جانب بیرونی اللہ صاحب ایڈوکیٹ     | امناء اور جادات میں زندگی اور شعور |
| ۲۳۱ | جانب مولانا محمد عثمان صاحب فاقیہ | ہ۔ عقل کی ماہیت                    |
| ۲۳۰ | جانب سید ابوالنظر صاحب رضوی       | ہ۔ علمی روزنامہ                    |
| ۲۵۲ | شیخ مدنی وجہدی شیخس نزیہ، کوثری   | ۱۔ ادبیات                          |
| ۲۵۵ | مع۔ ر                             | ۲۔ تصریح                           |

# ناظرات

گذشت ہمینہ جبکہ بہان کی کاپیاں پریس میں باچکی نہیں مشریعہ علیٰ جناح کے انتقل کی اندر کے خبری موصوف پاکستان کے مقامی ادب اور ادب اوس کے قیام کے بعد اس کی ریڑھ کی پڑی تھی اس بارے اہل پاکستان مبتدا ہمیں علم اور حکم کریں کم ہے۔ لیکن اس ساتھ کام انسوس سب کو ہی ہوا۔ کبھی تھا اگر کوئی دن دور پاکیب بر سر ہوا وہ ہم سے بھپر گئے تھے تاہم تھے وہ معدنِ ہند کے ہی ایک گھر آب دار۔ اور ہند کی شخصت سالِ عجید و چید آزادی کی تاریخ کے صفات ان کے ذکر سے بھی خالی نہیں ہیں۔

روم کو حام طور پر ہندوؤں کا دشمن سمجھا جانا ہے حالانکہ سلطانوں کے قائد اعظم کا آنحضرت پاک احسان ہی کیا کم ہے کہ جبے فرامت پرست ہندوؤں پاہنے تھے مگر زبان سے اس کا انہیاں کی تک نہ تھے وہ قائد اعظم نے خود خود کر دیا یعنی ہندوستان کے آزاد ہونے کا وقت فربت آبا تو ایک عمر میں اس کا بیکری کہہ کر پرانک ان کے حوالا کر دیا۔

سپریوم ہنوما پر غویش را      تو دانی مساب کم و سبیش را  
ادبیاں کے سلطانوں کو غیر نظر ثانیت میں تبدیل کر کے ایسا بے دست دیا بنا دیکا اب  
ہندوہما سبیا کو ان نہیدستان فتحت پر عصہ آئتے اور ان کی طرف سے خفرزدہ ہونے کے بجائے نا  
پر زرس آئنے لگائے۔

سے کمبل ہیں دیراً سلطانی کے

چانپر روم کہا بھی کہتے تھے کہ ”ہندو مجھ کو اپا دشمن سمجھنے ہیں لیکن اگر پاکستان بن گیا زندہ“

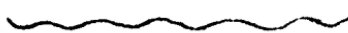
بیرے احسان ند رہے گی اور میرے مرنے کے بعد ان کو محسوس ہو گا کہ میں ان کا دشمن نہیں سمجھا و دوست نہ تھا۔



اس میں شبہیں کو درجہ اپنی فہامت و فظاظت۔ تابوتی اور پارلیمنٹری قابلیت دیا گت۔ سیاسی تجھہ پر بھر۔ خدا عنادی خوف تکریر خطا بت۔ غیر معولی قوت را وی مستقل مزاجی ہماضروا اسی دعا صاحروں ای، ان رعایت و کمالات کے باعث ہبہ صاحب کے ابک بڑے آدمی نئے اور سیاسی نیڈر کی جیبیت سے ان کا دامن مکمل بنی کے داع سے بالل پاک بھی ہے اس جیبیت سے اس دار کوئی مورخ ان کی شخصی چھلت کا عکس ہیں پہنچا ہا پر کران کی سیاست اور ان کی ان قابلیتوں کا افرینہ کے مسلمانوں پر کامہا اور خود بھارت کے مسلمانوں کے پی سبقیں فربیں کیا خطرات ہیں؟ تو اب ہے وقت ان دلخراش بازیجھے ذکر کا نہیں ہے جو ہونا خاہو بچا

سے اس میں کچھ شاشتاہہ خلیٰ نظر بھی تھا

بہر حال ہم کو اپنے بھائیوں کے ساتھ ان کے میں ملادتہ المذاک بس دلی ہبہ دی ہے اور دعا ہے کہ زندگی درجہ کی مختلفوں سے درگذر فرما رکن کی مختصر تغیراتے اور بھارت ان اس عادت کے اقتداء سے مختصر رکھ بچے پس سخن لی کرے اور اپنے بھائیوں کی عدل و انصاف حسین خلیٰ کو درج و تحریکیں اور دسرد نکلے تو رحمت ثابت ہے



حمد آباد کا ذرا مشروع ہوا اور پاروں کے اندھی اندر ختم ہی ہو گی۔

لئی تہجیر مکر غائب کے اڑیں گے پڑے دیکھنے ہم بھی گئے تھے پر تاشہ نہ ہوا  
بہر حال اب جیکے کمیں توں اور رضا کاروں کے نذرا کا سر قلم ہو چکا ہے اور میں کا نظام نے خدا پری  
علات اور بیانات میں صاف صاف کہا ہے اور جدید آباد کے فوجی گورنمنٹی نظام کے رویہ کی مشریعت کئے  
لئے اس کو تسلیم کیا ہے کا اصل ضاد کا باعث رضا کار ہی تھے جنہوں نے ولیٰ دکن کو بے دست دبا کر بیان خادر  
لے بنا پڑیں یعنی ساتھ و خوش اصولی سے اپنی صراحتی کے مطابق حوالات میں نہ کرنے تھے یہی اب

وی پے کا نہیں یونی ولی دکن اور ایک بیاست کے ساتھ دی معاولہ کر گی خداوس کو گاندھی جی کے ایک بچے اور مغلص سپریو کی حیثیت سے کرنا چاہئے۔ ہماری گذشتہ فرقہ وارانہ سیاست کے تھوڑے اثرات بہت کچھ مٹ چکے ہیں لیکن اب بھی کہیں ہافی ہیں جو لوگ ہا جو جا عین اسکا شکار ہو گئیں ان کو مرغیں بھر جان کا مرغیں بھگنا چاہئے اور ان کے مرغیں کے علاج کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ طافت و فوت کی بجائے انسانی اور اخلاقی اصول سے کام بکران کے دل دماغ کو بہتے اور اسپرٹا بپانے کی کوشش کی جائے بھلیب کے لیے پطریہ علاج صبر آزا اور فرمت ہلب مزدود ہے لیکن اصل علاج یہ ہے جس سے مرغی کی بالکل بیج کی پوکتی ہے۔



فارین ابھی طرح جانتے ہیں کہ کسی ریاست یا کسی شخص کی فضیلہ خاتی آج کی کے عام اخبارات و رسائل کی روشن کے پر خلاف بہان کا کبھی شیدہ نہیں ہوا ہے بلکن اس موقع پر اس خیبت کا اعتراف ناگزیر ہے کہ ریاست چدر آباد میں رفتاروں کی شورش سے قبل کبھی کوئی فرقہ وارانہ بدمگی نہیں ہوئی یہاں کے ہندو اور مسلمان دو قومیں بھائی کی طرح رہنے آئے ہیں۔ ریاست کے فراز سے جہاں مسلم پیغمبرؐ علیہ السلام۔ دارالعلوم دیوبند اور مسلمانوں کے دوسرے اداروں کو نیپن پہنچا۔ تو ساتھی ہندو پیغمبرؐ علیہ السلام۔ گروکن۔ شاہنگہ نہیں اور دوسرے ہندو ادارے بھی اس سے محروم نہ رہے بلکہ بہیں اندرونی تنظم دشمن۔ ریاستی اصلاحات و ترقیات اور رفاه عامہ کے چند درجہ قابل قدر کاروں مولوں کی وجہ سے پر ریاست ہندوستان کی ایک بڑی ترقی یافتہ اور ترقی پسند ریاست ہے اور ریاست کے فرمانڈل کی تھوڑی میں ہندو مسلمان دو قومیں نے ہی اس کے بناءً اور ترقی پسند ہی ہے اس بناء پر ہر شخص کو ایک رکھنی چاہئے کہ نہیں یونی اس ریاست اور اس کے فرمانروائی کے ساتھ معاملہ کرتے وقت بیاست کی ان خصوصیات کو مزدوج پیش تظر رکھنی چکے باعث اسکی سیاسی داشتمانی اور مدل پروری ہیں اللہ تعالیٰ و ائمہ عدالت کی ایک مسلم ادانا قابل انکار حقیقت بن سکے۔

اے دریوش ان پر کرم کی نظر رہے صبر و تقدیر تیرے والے ہوئے تو ہیں



## علماء ہند کا سیاسی موقف

(۳)

(سعید احمد الکبر آبادی ایم - ۱ - )

اگرچہ صحیح ہے کہ درخت اپنے پھل سے بھاگا جاتا ہے تو حضرت شیخ الہند ملکی سیاست میں جب  
جنہوں نے اس کا اندازہ حضرت روم کے نامہ و صحیت یا انگانِ خصوصی کے نکر  
دنظر اور ان کے علی کار ناموں سے ہی لگایا جاسکتا ہے۔ اس سلسلہ میں مولانا سندھی اور حضرت شاہ حسین  
کا جماعتی ذکر ہو چکا ہے۔ اب حضرت روم کے ایک اور نہایت یہی مخصوص دفتر اور شرکیہ  
جبوت و خلوت نہیں رشید کے انکار پر بھی ایک نظر ڈال نچئے۔

شیخ نو سوم مولانا سید حسین احمد المدنی [ج] یوں حضرت شیخ الہند کی ذاتِ مستودہ صفات ایک پارس کی پھری تھی کہ جو پیشتر مولا جیت ذائقی و استعداد فلسفی اس کے قیعنی دائرے بہرہ یا بہرا کھرا سزا بن گیا اور آج ہندوستان کا کوئی گرو شاہابنہیں ہے جہاں اس ابیر کرم کی عطاگستردی کا فیض نہ ہنجا ہو لیکن بن حضرات نے حضرت شیخ الہند کی زندگی میں آپ کے دستِ راست کی جنتیت سے کام کیا اور ایک کی وفات کے بعد ہر تن اس مقصدِ اعلیٰ دار غیر کی نکلیں میں لگ گئے ان بیس نذرکورہ بالا دو حضرات کے علاوہ ایک نام حضرت مولانا سید حسین احمد صاحب کا بھی ہے، جہاں تک لبنتے استاد سے اختصار اور تقریب کا مفہمن ہے ان نیزون میں کوئی خط امتیاز نہیں کھینچا جا سکتا البتہ ابھی اپنی فلسفی صلاحیتوں اور ذائقی استعداد کا پلیٹ اور شخصی ملکاتِ دنکاوات کے اعتبار سے ہر ایک کام مقام جو اجرہ ہے

ذکر کے نفل دکرم سے مولانا مدنی اب تک ہم میں موجود ہیں اور آپ کے انکار در نظر پاتا ہے۔ آپ کے عمل کا جو چاہا ارج ہر شخص کی زبان از بر ہے ملک کا کوئی مسلمان اور کوئی لکھا بڑھا ہندو اور سکھ ہے پس ہنس ہے جس کو یہ معلوم ہو کر مولانا کیا ہیں مولانا نے مجھے ملائے ہندو کے پیش قدم سے کیا کیا، اس کا ذکر تو بہت بعد میں آئے گا اس وقت سوال صرف لکھی اور طبعی سماست میں نقطہ نظر اور مسلک ہے جس سے حضرت شیخ الہند کی تحریک کی اصل روح پر رہ غنی پر ہے اور یہ واضح ہو کہ سماست کے مہمان میں ہندوؤں سے بھی بن آئے کی صورت میں علماء ہند کا مطلع نظر فرقہ داران تھا یا جمہوری؟ ان کی وجہ پر صرف مسلمانوں کے لئے تھی باسب کے لئے وہ ہندوؤں کے دوست تھے پا دشمن ہیں جہاں تک مولانا مدنی کی کات کا مختن ہے۔ اس کے جواب میں کچھ زیادہ لکھنے کی مزدورت نہیں ہے۔ مولانا کی تقریر میں خطیبات اور سخن پر مکمل موجود ہیں۔ ان سب کو جمع کیا جائے تو ایک دفتر بن جائے۔

وقیمت متحده | اول لوگوں کی شرط دسویں کی تاریخ میں آپ کو کوئی عالم ایسا نہیں ہے کا جو ہندو اور مسلمانوں کے اتحاد پر زور دیتا ہو اور اس کی اہمیت دعویٰ دست کافی نہ ہو۔ اور اس کے برخلاف ایک بزرگوں کو پرنسپی اور بعد اعلان قرار دے کر ہندوستان پر ان کی حکومت سے بیزار رہ ہو۔ لیکن جب تک مسلمانوں کے نور نہ پکڑا تھا تو قویت کا مستند نکھرا رہا۔ نہ ہندوؤں میں اس کا جو تھا اور مسلمانوں میں البتہ عام مطلعہ میں قویت کے لفڑ سے مختلف معنی دراویٰ جانتے تھے کبھی اس سے مراد مذہب ہوتا تھا اور کبھی کبھی ملکی یا خاندانی امتیاز۔ مثلاً بے شخص خواں فرم سے ہے، "بُشَّنَتْ تَوْكِی اس سے مراد ہے کہ تو تھی کہ ہندو یا مسلمان۔ اور کبھی یہ کہ مسلمان ہو کر شیخ ہے یا پیغمبر یا ہندو ہو کر یہ ہے یا کاشتکار ہے حال ہندو مسلمان مددوں سجائی جائی کی طرح رہتے تھے اس کی تحقیق و تدقیق کی مزدورت ہی تھی کہ کوئی کوئی مددوں میں قویت بھی مشترک ہے یا نہیں اشتراک مل کے یہی کافی تھا کہ دوں ہاکی ہی ملک کے رہنے لبنتے دائے ہیں۔ ایک بدلی بولنے ہی مٹے ٹلے رہنے ہیں ہنگ روب خطرو فال ایک، سے ہیں

تک اور دینی ضرورت میں بحکم ہے، ایک کوئی بھی ایک دریستے بانی پیشے اور ایک ہی کمیت کا خدا و ممانع کھاتے ہیں۔

لیکن جب مسلم لیگ نے ہندو اور مسلمانوں میں بھروسہ ڈالنے اور اپنا مقصد پورا کرنے کے نتیجے دو مومن کا نظر پر ایجاد کیا تو مولانا اسی اس کا جواب دینے کے لئے پوری قوت سے میدان میں آگئے آج نکل بہت سے لوگوں کے کافیں میں مولانا کا یہ فقرہ جو الخوارزمشی نے ہلکے ایک بڑے علمبر میں تقریر کرنے ہوئے کہا تھا گوئی رہا ہو گا کہ تم میت مذہب سے ہمیں ملک سے بچا ہے، اس فقرہ کا اخبارات میں شائع ہوا تھا کہ یہی اخبارات اور صنفین داہل علم نے مولانا پر سب دشمن اور طعن و تشنیع کا ایک ہنگامہ بنا کر دیا اور اسی پر بس نہیں کیا بلکہ وہ سب کچھ کیا جو زید کے ساقیوں نے مگر گذشت رسول حسین بن علی رضی اللہ عنہ اور میت کے ساقیوں کیا تھا۔ لیکن مولانا ایک تقریر کی چنان تھے جس اس کو حق سمجھتے تھے ہاں مسلمانوں کی ترازوں خاتمی کے ذریعے وہ کبھی کراس کا انکار کر سکتے تھے چنانچہ اس کے بعد اسپر نے "تمہارا اسلام" کے نام سے ایک مستقل رسالت لکھا اور اس میں قرآن مجید کی آیات، احادیث نبوی، ائمہ صحابہ اور رسلت سے ہن تابت کیا کہ اخلاق و مذہب کے باوجود جو لوگ ایک ہی ملک کے باشدے ہوں وہ سب ایک قوم ہیں اور اس بنا پر لیگ کا یہ دعویٰ کہ ہندو اور مسلمانوں کا مذہب چونکہ جدا ہے اس لئے یہ دلوں دو الگ الگ قومیں ہیں بالکل غلط ہیواد لمحہ رہے بہرآپسے صرف اسی پر اکتفا ہیں کیا بلکہ اس کے بعد آپ کی کوئی تقریر کوئی تقریر اور کوئی خطاب لیا نہیں جس میں پوری قوت اور بیان آہنگی کے ساتھ تمہاری کی حمایت اور دو قوموں کے نظر پر کفا شی کی گئی ہو، علاوہ بریں مولانا ایک عرصہ دراز سے کامنگرس کے ممبر ہیں۔ کئی سال تک بڑی کامنگرس کمیٹی کے داشت پر مذہبیت رہے ہیں ادب چند سالوں سے آل انڈیا کامنگرس کمیٹی کے کمی ممبر ہیں اس کے صاف معنی یہ ہیں کہ مولانا کامنگرس کے اصول سے اتفاق رکھتے ہیں اور کوئی شب نہیں کہ آپ

نے اپنے اس اتفاق کا عالمی مظاہرہ ان لاکھوں ہندوؤں اور مسلمانوں سے کہیں زیادہ شاہزاد طرفی پر کیا ہے جو کامگروں کے ممبر ہونے کے باوجود غلام اس کے اصول کی پیدائشیں کرتے اور یا جنہوں نے کامگروں کا ممبر بن کر کمسندر، اسٹبلیوں کی ممبری یا کسی سرکاری عہدہ یا کسی اسلامی منفعت کی خلک میں کسی فسروں کا کوئی نامہ حاصل کیا ہے پھر کیا کوئی ایک شخص بھی جو مولانا کے تسلیب فی الدین و حراثت اعلان ہو جیا کی اور یہ خوفی سے دافت ہے ایک لمحے کے لئے بھی تصور کر سکتا ہے کہ مولانا کا یہ عمل سخنگیکہ شیعہ ہندو کی اسپرٹ کے خلاف ہے جو شخص برطانیہ عظیمی کی بے پناہ طاقت و قوت سے مرد ہے جو اپنے ہندوؤں کی خشام کر سکتا ہے۔ کیا وہ اپنے استاد کی تعلیم کے برخلاف کسی لایچے یا کسی فریب میں مبتلا ہو کر کوئی غلط راستہ اختیار کر سکتا ہے؟ کیا کوئی اسے باور کر سکتا ہے کہ مولانا جب قومیت متحدة کا ادعا کرتے ہیں تو یہ صرف ایک دفعی مصالحت اور تفاهم ہے؟

غایت بعد نظری امر لانا کی بے لوثی۔ بعد نظری اور انتہائی عالی تعمیح جس سے ہندوستان ہر ایک کو سنبھالنا چاہتے اس کا ثبوت اس سے ڈھکا درکیا ہو چکا کہ ۱۹۴۷ء میں جب تکھوں میں آں سلم پارٹیز ان کا نفرین کا اجلاس ہوا اور اس کے بعد یہ سب لوگ آں پارٹیز ان کا نفرین کے نامندوں سے فروختا

تھے میں جو کوئی صوابخی ہمیں تکھے مل جوں تینکن یک چشم دیو اور کہا کہ کسے بغیر زہر ہمیں جانا۔ غایت متحدة کا واقعہ ہے کہ اہل فتنہ سلکری کی تینکن سلامیت اپنے صوبی تقریر کرنے کے لئے رافم اخراج دن کو بلا یا تھا حضرت مولانا سلیمان بھی تشریف لئے تھے شام کے وقت میں قیام گا، پر آیا تو دیکھا ہمیشے مسلمانوں کے سامنے جذب سکھ بھی درہاں پر موجود ہیں جس نے دیانت کیا تو معلوم ہوا کہ یہ سکھ حضرات مولانا کا نام اور تشریف تو پہلے سے سنے ہوئے تھے۔ مگر اسے مولانا کی بیانات پر یقین خود دیکھا تو غائب عقیدت واردات سے مکان پر چلے آئے اور درخواست کر رہے ہیں کہ وہ ان کو سبیت فرمائیں اسکے علاوہ جو مسلمان آئے سنے وہ بھی سبیت ہوئے کہ نئے آتے نئے پسکر مجھ کو فدا آفیں وہم کا شرعاً وابھی۔ ۵۰

سکھو توبہ اور دل کا فراہم خوش اے کہ دراز تر کنی میثیں کسی نماز را

سچوں پر گھنٹو کرنے کے لئے ادا بادتے بہاں چار دن تک باہم گھنٹو ہوتی رہی مگر بھر بھی کوئی نتیجہ برآمد نہیں ہوا مولانا منی بھی اس جلسے میں شرپک کئے اکب چار دن دون خاموش رہے آڑپک صاحب فی مولانا سے کہا کہ حضرت اکب بھی تو کچھ فرمائیے کہ ان معالات کے پارہ میں عجیۃ علمات ہند کی ملے گیا ہے؟ مولانا نے بڑے سکون اور طہیان سے فرمایا "ہمارا تو ایک مطالبہ ہے جو ہم کا تنگوں کو دے بچے دہ کر ملک کو اختیارات ملنے پر مسلمانوں کو اپنے نہیں ہی معالات ملے کرنے کے لئے فاضی مقرر کرنے کا حق عطا کیا جاتے اور ہم نے کہہ دیا ہے کہ جب تک ملک کو آزادی حاصل نہ ہو ہم خامشی کے ساتھ آزادی کی جگہ میں شرکب رہیں گے البتہ آزادی ملنے پر ہم یعنی نہ ملائی تو پھر اس وقت اگر ہم میں نہ ہو گی تو ہم اسے منوں لے گے" مولانا سید طفیل احمد جو خود اس عہد میں غالباً شرپک تھے اس داٹکو نفل کرنے کے بعد اپنے ادارا باب علیہ کے تازرات اس طرح ظاہر کرتے ہیں۔

"اس وقت صاف معلوم ہوتا تھا کہ مولانا موصوف اور ان کی جمیعت دوسری سیاسی جماعتوں کے مقابلے میں کس قدر بلند سطح پر تھی۔ انہیں علمداری نسبت بالعموم کہا جانا ہے کہ وہ تنگ خجال اور ترقی کی راہ میں مزاحم ہونے میں ان کی تنظر صرف مخفی مفادات اور اسلامی ممالک ہی تک محدود رہتی ہے۔ گریحتی یہ ہے کہ مذہبی اور فرمی مسائل پر غور کرنے کرنے اب ان کا دارہ نظر اس قدر وسیع ہو گیا ہے کہ نام دنیا کے علیٰ حالات اور سیاسی سائلوں کے بیش نظر رہتے ہیں اور قومی دلکشی مفاد کے بیش نظر وہ ہر فرم کے مقابلہ و آلام آٹھائے کو تبار ہو جانے میں اگر فرما بیاں دیتے دیتے یہ ادارہ خدا خواست ختم کی ہو جائے تو اس کی راہکاری سے ایسے ایسے سورما اٹھیں گے جو انجام کار ملک کو اگر ادا کرائیں گے،  
(مسلمانوں کا درشن مستقبل پاچواں اذیشن ص ۵۲۵)

عنکبوت شیخ العہداً سلاطینی تھی یا ہندوستانی | بہر حال مولانا منی، حضرت شاہ صاحب اور مولانا منی کے

خیالات دانکار اور ان کے سیاسی طرزِ عمل اور ان کی جامعیتی مدد و جہد کی روزخانی میں اب اس میں کوئی شب بانی نہیں رہتا کہ حضرت شیخ العہد کی تحریک کا مقصد جہاں ایک مین لا قوامی تصور سیاسی کی کیا پر بر طازی نہیں تھیں اسی مفروج و اذکار رفتہ بگر مشرق و سطحی کی زیوں حال عکس متوں کو اس کی دنیا سے بچانا تھا ساتھ ہی ایک سچے اور مختلف محب وطن کے نقطہ نظر سے اپنے ملک اور دھن کو رہنے والانہدی تحریریں تحریر دیں میں پیارے ہندوستان کے لقب سے یاد کرتے ہیں اور جس کے خاتم و فضائل میں انہوں نے اپنے ایک خطبہ میں سلسل کی صفات لکھے ہیں آزاد کر کے یہاں جوڑو ری نہیں تو میں اور دینی حکومت قائم کرنا بھی اس کا مقصد عظیم تھا۔ اس چیز سے اسی تحریر کے کام اثر صرف ہندوستان تک محدود نہیں رہتا بلکہ مشرق و سطہ اور ان کے ذریعہ سے تحریر پا نام اپنے ہی اس دارہ میں آ جائا ہے۔

اب سوال یہ ہے اہونا ہے کہ یہ تحریر کام مطلاحًا اسلامی تھی یا ہندوستانی اور دینی چاہ یہ ہے کہ دینی تحریر بھی تھی اور اسلامی بھی۔ دینی اس یہے کہ اس کا متعلق وطن سے تھا۔ ملک کو آزاد کرنے اور اس کی حریت واستقلال سے تھا اور اسلامی اس نے کہ مسلمان کا کوئی کام غیر اسلامی نہیں ہوتا۔ یہاں تک کہ اس کے غالص دینی کام تھی مختلا کھانا پیانا، جینا بھرنا، سرو جاننا۔ روز کا اولاد کے ساتھ بیکھر ہنسی تراق کرنا اسلاف اور غیر مسلموں کے ساتھ ہمدردی غلگساری اور شہزاد و انسانیت کا معاملہ کرنا۔ مدیہ ہے کہ شادی بیاہ کرنا یہ سب کام اگر خدا کی فرشتوگی کے یعنی اور اس کے حکم کی تعمیل کی ہیئت اور ارادہ سے ہوں اور اسلامی احکام و معمایت کے مطابق ہوں توہ اسلامی کام ہیں اور ان پر اس کو ایسا ہی ثواب ملے گا جیسا کہ عبادات کی بجا آؤ اور یہ بھٹا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مسلمانوں کا مذہب عین سیاست ہے اور سیاست میں نہیں بہت ان دونوں پر تفریق نا ممکن ہے۔

ذہب اور سیاست | بعض معزی قلعیم پاٹو فوجوں مظار پر اعتراض کرنے میں کہ علماء ذہب کے بغیر ایک قدم بھی نہیں پڑتے۔ ارادتمندی ہی ہے تو بھروسہ آج کل کی سیاست میں کس طرح کوئی ترقی پہنچانا ذمam کر سکتے ہیں۔ جواب میں گزارش یہ ہے کہ قطع نظر اس سے کہ اسلام کتنا مکمل اور جامن دین بظری ہے اور علماء پر یہ اعتراض مجتمع ہے کہ وہ ذہب کے بغیر تقدیمی نہیں توڑتے تو علماء کے ساتھ اس جرم میں برابر کے شریک ملک کے سب سے بڑے لیدر اور ہند کے ہاؤ گاندھی جی بھی میں کہہ نکر ان کا حامل ہی یہی خاکہ ذہب اور اپنے بقین کے مطابق خدا کے حکم کے بغیر وہ کوئی تجھی یا قومی اور سیاسی کام نہیں کرتے ہے۔

اور واقعہ یہ ہے کہ جس طرح پچھے دونوں اپنی فواہشات نفس کو نکلیں دینے کی غرض سے کہنے والے کہنے تھے کہ علماء کو سیاست نہیں آئی۔ وہ اپنے تقویٰ۔ طہارت۔ پاک باطنی اور عین کردار کے باعث فرشتہ بن سکتے ہیں۔ لیکن سیاست والوں نہیں ہو سکتے۔ شہیک اسی طرح گاندھی جی کی اتنی روحاںست اور اُن کی غایت درج ذہبیت کے باعث بورپ میں کچھ لوگ ایسے تھے جو ان کا مذاق اڑانے نکھار رہے تھے اور کبھی ان کے افواں میں باقول فعل میں تضاد نسبت کرتے اور کبھی ان کے لباس پر فتنز رنے لئے چیزوں پر بھی غیر ہیں۔ ان سے کیا شکرا اور دکیا گل! مدد یہ ہے کہ خود ہندوستان میں اپنے ذہبیت کی وجہ سے کیا نشکرا اور دکیا گل! مدد یہ ہے کہ خود ہندوستان میں اپنے ایک تعلیم پاٹو اور باخیر حضرات کا ایک ایسا گردہ موجود ہے جو گاندھی جی کو محض ان کی روحاںست اور ذہبیت کی وجہ سے سیاست وال تسلیم نہیں کرتا۔ جناب پہنچہندوستان کے مشہور اخبار زمین سرخیاں اپنی کتاب میں ایک ملگہ لکھتے ہیں۔

«مہانا گاندھی موجودہ حالت سے کہیں زیادہ بلند مرتبہ پر ہوتے اگر وہ سیاست میں پڑتے ہوتے مہانا جی پر عذر کرنے کے بعد میں اس پنجھ پر پہنچا ہوں کہ اگرچہ وہ ان سب لوگوں سے جہنوں نے سورس کی مت میں ملک کی سیاسی خدمات انجام دی ہیں سب سے

بڑے شخص ہیں ناہم وہ ملک کے سب سے زبادہ دانشمند رہنما ہیں ہیں مشربے لے اسپند نے ڈسراہیمی کی نسبت کہا ہے کہ وہ نظر آتا طبیعت اور مقدرات کے فائیں کوئی نئے یقین بہت متک جھاتا ہی پر صادق آتا ہے بہ شفافی پہنچ کے ایسے ملند و مطلق مدرج رکھنے والوں کے نئے سیاست ہیں بنائے گئے اور نہ سیاست ان کے نئے مناسب ہیں۔

Indian Politics Since the Mutiny (اردو ترجمہ ص ۱۴۶)

مدہب سے پہنچ ہے اگاندھی جی کی سیاسی بالی سے اختلاف رکھنے والے اپنے پادر ہوا وحدتی کے ثبوت میں خواہ ان کی روحاںیت اور مذہبیت پر کتنا ہی لعن طعن کریں لیکن دیکھنا ہے کہ اصل حقیقت کیا ہے ؟ نہ صرف ہندوستان عکپوری دنیا کے نزدیک ہندوستان کی جگہ آزادی کا اصل سہیر دکون ہے ؟ ہندوستان کی غلامی کی زنجیریں کس کی سیاست اور کس کی رہبری نے پارہ پارہ کیں ؟ سہیر ہندوستان آزاد ہوتے ہی فرقہ وارانہ بغض و غاد کے باعث جن خطرات میں گمراہ ہنگامہ ہندوستان کو ان خطرات سے کس نے نکالا ؟ اور اب اگر ہندوستان ترقی کرے گا اور پہنچے پھوٹے اور خوش حال رہے گا تو کس کے نقش قدم پر میں کرو اور کس کی بتائی ہوئی راہ پر پڑکے ان سب سوالات کا جواب صرف ایک ہی ہے دوسرا نہیں ہو سکتا یعنی یہ کہ گاندھی جی !

ادبی ہندوستان کے موجودہ گرد نہ جنیل شری راجگھریاں آج اپنے کو دیکھتے تو یہ بھی کو کم ہیں ؟ ان کا کوئی پیغام کوئی نظر پر اور کوئی سحر پر اسی نہیں ہوتی جس میں بار بار خدا کا ذکر مذہبی تعلیمات اور دو ماںی آخلاق کا نذکر ہے آما ہوا در اس طرح سیاست کے پیغمبر سے پیغمبر مجسٹر پر آخلاقیات مذہبی کی روشنی میں خود کیا گیا ہو لیکن کون نہیں جانتا کہ ایک کھدر کی دہوتی اور کرنے میں طیوری نظر آئے دھلواندہ میں پورن کا سب سے بڑا حاکم ہند اور بھارت دنوں کا سب سے بڑا پورن بھرپور

قابلیت کا مالک اور سب سے بڑا سیاست دال اور مدبر پر پہنچت ہوا ہر لال نہرو ہندو کئے کتنے ہی بڑے ہر دلخراز اور مقبول دلپسندیدہ لیڈر ہیں لیکن کیا یہ واقعہ نہیں ہے کہ گنجامی جی کا دست شفقت ان کے سفر پر ہوتا اور وہ مذہب سے مغلن اپنے ذاتی خیالات کو اپنے ہی انک محدود رکھ کر گنجامی جی کی رہنمائی میں نہ چلتے تو وہ ہرگز یہ مقام رفع دلیل حاصل نہیں کر سکتے تھے۔ پس ہو جو گنجامی جی شری راجگوبال آپاریہ جی کے حق میں ان کی سماں سی لیڈر شب کے تئے عیب بالغ ہو سکی دہ علماء کے لئے کیوں کر تھے اور عیب کا سبب بن سکتی ہے علماء کی نسبت اس طرح کی ہانی سن کر بے ساخت حضرت علیؑ کا واقعہ با دآجائنا ہے لوگ مام طور پر آپ کے مغلن بھی اسی طرح کی باتیں کہتے تھے آپ کو اس کی اطلاع ہوتی تو ایک روز خبر میں ارشاد فرمایا۔

”تم کہتے ہو کہ علیؑ کو سیاست نہیں آتی۔ ہاں ٹھیک کہتے ہو۔ بات یہ ہے کہ لوگ جی کی احاطت نہیں کرتے اس کی نسبت اسی قسم کی باتیں کہا کرتے ہیں کہ سیاست نہیں طاعنة لد“ میرا عالی بھی یہی ہے میں تم سے مردبوں کے موسم میں اہل شام سے جنگ کرنے کے لئے کہتا ہوں تو کہتے ہو حضرت ابوذر سخت اپڑی سخت مردی پڑھی ہے یہ کم ہو جائے تو پھر جنگ کر دے گے پھر میں گرسوں میں شام کے لوگوں سے جنگ کرنے کو کہتا ہوں تو اس دفت بھی تم اپنی بیٹاں مثول کی بات کر جاتے ہو اور کہتے ہو سخت لو جل رہی ہی دہوپ میں پڑی تازات ہے۔ یہ کم ہو جائے تو جنگ کر دیں گے، پس بات تو نہ میری مانتے نہیں ہو اور کہتے ہو کہ علیؑ کو سیاست نہیں آتی“

اور ایک حضرت علیؑ کی موقوفت ہے۔ ان کے فرزند احمد بن عین کے لئے منظومیت کے ساتھ مان دیدی اور کہتے والوں نے یہی کہا کہ تمام حسینؑ سب کچھ کہتے ہیں مگر سیاست کے مردیاں نہیں تھے

اگر ساست نام ہے اپنے مقصد کے لئے ہر قسم کے جائزنا جائز بڑے اور بچے ذائقہ کو اختیار کرنے کا تو یہ سیاست «شیشہ گران مغرب» کو مبارک ہو یا ان کو مبارک ہو جو اسلام سے دور کا ہمی دوستی اور تعلق نہ رکھنے کے باوجود اسلام کی حکومت اور قرآنی باو شاہد کا نام لے لے کر خدا اور قرآن کے ساتھ منتظر کرنے کی رہنمائی جو اس کے ہوں اور جنپوں نے دینی قیم کے مقدس نام کو اپنے اعتراض و امہوا کا آئز کار بنا لیا ہو بہر حال علماء کی سببت ہیں صاف ہو گئے میں افراز کرنا چاہئے کہ اخیں ایسی سیاست نہیں آئی اور ایک اخیں کو کیا دنیا کے کسی شریعت خودوار، غیرہمند، پا جیا اور بہا صول انسان کو ایسی سیاست نہیں آ سکتی۔

ہیگل اور کارل مارکس کی شریعت یزاندھاد ہند ایمان لانے والے خواہ کچھ کہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ ایک عینی صاحب قلم نون (Nonentity) کے قول کے مطابق خدا کا اعتقاد ہندوستان کی رگ رگ میں سما ہوا ہے اور اس میں کوئی شخصیتی کو ہندوستان کا عیب نہیں ہے۔ نفس نہیں خفر ہے۔ ہیرت کی آنکھ کھولنے کے لئے موجودہ بورب کی سیاست بہت کافی ہیں۔ وہاں علم، فرزانگی، ذہانت اور سخیر بہ وسحور سیاسی ان میں سے کس جزو کی کمی ہے۔ بکر دنیا میں امن و امان قائم رکھنے کے لئے جوادی و سائل و فرائح ہو سکتے ہیں ان میں کوئی کون سی چیز ہے جس کو یہاں اُنماکر نہ دیکھ لیا گیا ہو لیکن باہمہ ان سب کا نتیجہ کیا ہے؟ عالمگیر ان قائم رکھنے کی ہر اجتماعی کوشش ایک ہونا ک تین چک کا علاں نامہت ہو رہی ہے۔ اور مغرب کی تمام ذہنی اور دماغی سریں بیان انسانیت کے لئے سب سے بڑا خطروں بن کر رہ گئی ہیں کیوں؟ مخفی اس بیئے کہ دنیا کی بائیخ غلطیم ایشان مکونوں کی سیاست مخفی سیاست یا اپنے مادی اغراض کے لئے ہے اور اخلاقیات سے جن کا سرخیپ مذہب اور فدایا یا مان ہے۔ اس سے اس کا کوئی تعلق نہیں یہی وہ نتیجہ ہے جس کو شاعر مشرق اقبال نے اس طرح پر بیان کیا تھا۔

جس نے سورج کی شحاعوں کو گزارکا زندگی کی شب تاریک سحر کرنے کا  
ڈبوزدھنے والا ساروں کی لگڑا ہونا اپنے انکار کی دنیا میں سفر کرنے کا

پس مادی طاقت وقت کے ساتھ دھانیت۔ ذہبیت اور بے غل و غش اخلاقیات کا  
امتزاج جو ہندوستان کی آب دلک کا اصلی جوہر ہے۔ اس ملک کا ایسا فخر اور ایک ایسا خصوصی ہے  
کہ چون صرف ایشیا کے لئے بلکہ تمام دنیا کے لئے ایک بینا روشی کا کام دے سکتے ہے گاندھی جی  
اور حضرت شیخ الہند عصرِ صدیہ کی دو ایسی عظیم ارشان اور بلند رہنمائی میں جی کا جواب صدیوں  
میں بھی پیدا نہیں ہو سکتا اور آج دنیا اپنے بڑے بڑے مفکروں، فلسفیوں اور روشنائی پیشوادیں ساخت  
ان کی نظر پیش کرنے سے کم سر عاجز ہے۔ پس غور کیجئے اگرچہ سب ہندو مذہب اور سیاست  
میں گاندھی جی کے نقش قدم پر چلتے کا عزم صمیم کر لیں اور اسی طرح اس ملک کے مسلمان مذہب اور  
سیاست میں حضرت شیخ الہند کا مکمل اتباع اور پیروی کر کے اس شعر کا مصدقہ بن جائیں۔

درکنے جامِ شریعت درکنے سندِ عشق ہر ہر سنا کے مذاقِ جام و سندِ عشق

تو کون کہہ سکتا ہے کہ ا فلاں دغرت کاما را اور فرقہ وارانہ بحق وحدادی بادیکوم سے مرجا یا ہوا ملک  
بایر ارم زبن جائیگا۔ اور اقوام عالم کے لئے ایک نابی تقدیم مونہ پیش کرے گا آج تسمی سے  
ہمارے درمیان گاندھی جی ہیں اور نہ حضرت شیخ الہند لیکن ان دو لاں بزرگوں کے نقش قدم پر چلتے  
وائے موجود ہیں مولانا حسین احمد سعید اور پنڈت جواہر لال نہرو دو لاں ایک جگہ مجھے جاتے ہیں تو وہلا  
کے دل ایک دوسرے کی محبت اور عزت دا حرام سے مجھ پرستے ہیں شرافت ان کی بلا بیں بیتی ہے اور  
السانیت ان پر عقیدت دارادت کے بھول بخواہ دکتی ہے۔

جگہ آزادی کی ایک نیاں نعموتیں اس لائیں پر ہندوستان کے مستقبل کا نقشہ بنانے سے قبل اب  
ذرا ماضی پر ایک نگاہ ڈالتے ہندوستان نے حکومتِ وقت کے خلاف بھی جگہ آزادی لڑائی ہے

اس کا سرگزشتہ جو شک اخلاقیات کے ساتھ وابستہ تھا اس بنا پر یہ جنگ جہاں کامیاب ہوتی تو درستگا طرف اس نے ہندوستان کی اعلیٰ عظمت و برتری کا سکد بھی دوسرا سکون پر قائم کر دیا، ہگانڈہی بھی اس جنگ کی رہنمائی کرنے وقت جو قدم آئٹھلئے تھے تو پہلے اپنے "دل کی اندھی آواز" جوان کی انٹھی جس کی آواز ہوتی تھی اس سے مشورہ کر لیتے تھے۔ اسی طرح علماء جب اس راہ میں قدم رکھتے تھے تو وہ نبی اسلام کی تعلیمات کی روشنی میں رکھتے تھے اور جو بحکم ہندوادی اخلاقیات سب مذہب میں قبول کیساں ہیں اس بنا پر دونوں قدم بعد قدم اور دش پر دش پڑتے تھے۔ چنانچہ یہ جنگ رہنمی کے نئے رُکسٹو مولالت کا حربہ تجویز ہوا تو اسنے علماء نے قرآن و حدیث کی روشنی میں اس کو اختیار کرنے کا فتویٰ دیا۔ سودا نیشن، درجہ خدکی تحریک پلی تو مردانہ مفتی محمد شفیع صاحب دیوبندی نے شیخ جلال الدین مسیح کا عربی رسالہ الاجرحا الجزل فی الغزل جس میں چڑھ کاتے کی فضیلت اور سودا نیشن کی ضرورت ثابت کی گئی ہے اس کو منع زرعہ کے جھاپا اور اس کے شروع میں جو مقدمہ تحریر پر کیا ہے اس میں لکھا رہا تھا "وہ لوگ جو پڑھ کی موجودہ تحریک پر یہ کہ کر رہتے ہیں اور فیضہ لگانے ہیں کہا تو

مسٹر گاندھی کی ایجاد کردہ تحریک ہے۔ مسلمان بھی ان کے پیچے ہوئے" وہ یہ سمجھ لیں کہ جس چڑھ کو انھوں نے گاندھی کی ایجاد سمجھا ہے وہ درحقیقت ان کے گھر کی برائی صفت ہے اس کی تعلیم ہمارے نی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے آج سے نیڑہ سو برس پہلے فرمائی تھی جس چڑھ کو آج مسٹر گاندھی بھی ہندوستان کے گھر انہیں دیکھنے کی تمنا رکھتے ہیں یہ کی گلیوں میں ہم اس کی آواز تیرہ سو سال پہلے سے سنتے ہیں ہاں اس میں شک نہیں کہ مسلمانوں کو اس وقت ذرا غیرت کرنی چاہئے اور مسٹر گاندھی کا احسان مانتا چاہئے کہ وہ ان کو ان کے مذہبی احکام پا دلاتے ہیں۔

(چڑھ کی فضیلت جو تھا اذلین مطبوعہ عزیزی پر پی آگرہ ص ۲)

اک دچپ دین آموز دانع علاوه بر این معاملات میں خود گاندھی جی کی افادہ سے یہ تھی کہ وہ جس کوئی اقدام کرتے تھے تو اپنے دل کی آوانکے علاوہ پر معلوم کرنے کی کوشش کرتے تھے کہ وہ جو کام کرنے والے ہیں اس کا سراکھیں کسی پیغمبر کی تعلیم میں بھی ملتا ہے یا نہیں۔ اس سلسلہ میں اس واقعہ کا ذکر دچپی اور سین آموزی درستون کا باعث ہو گا کہ سنتہ میں جب الحضور نے فائز نہک کی خلاف درزی کے نتے میدون کا پیادہ پاسفر کے نہک بنانے کی ہم شروع کی اور اس میں جمعیۃ العلماء اور مسلمانوں نے دل کھولا کر حقدہ لیا تو اس زمانہ میں راقم المحدود حضرت الاستاذ مولانا الفرزشان اور ان کی جماعت کے ساتھ ڈا بیبل ملک سوتھ میں مقیم تھا اس سفر کے سلسلہ میں گاندھی جی ڈا بیبل سے چند میں کے فاصلہ پر ایک گاؤں سے جس کا نام اب یاد نہیں رہا گز نہیں اسے تھے ہم لوگوں کو یہ اطلاع ہوئی اور سنکڑوں عثمنی مسلمانوں کے ساتھ باردار تحریم مولانا محمد حفظہ الرحمن صاحب سید ہاروی اور مولانا عثمنی عینی الرحمن صاحب عثمانی نے بھی اس گاؤں میں پہنچ گاندھی جی کے درشن اور ان سے ملاقات کا ارادہ کر لیا۔ ہر چند کہ اس زمانہ میں راقم المحدود کا مجہوع خیال ابھی فرد تھا ۱۸۷۳ء ہم اپنی تحریک سے عفیدت اور تحریک کے ساتھ سید ہاروی کا جذبہ جوش زدن تھا میں بھی ان دونوں کے ساتھ ہو لیا۔ اللہ گیر آج اس دانعہ کو ۱۹۰۶ء میں ہو رہا تھا مسلمانوں کے کل کی بات ہے۔ یہ ایک بہت بہت بہوی اور بھجوں سماں تھا ایکن اس روز جنگل میں منگل ہو رہا تھا مسلمانوں کا ایک سمندری تھا جو دہلی اُبی پڑا تھا دیہ کے بارہ نیجے کے قریب گاندھی جی اس مقام پر کوچ کرنے ہوئے پہنچا دس گیارہ میں کی مسافت پایا۔ ٹکر کے آئے تھے سُکر کیا مجال کر تھکن اور تعجب کا ازدرا بھی نہیاں ہو۔ جسم میں رہی چٹی مسعدی چجز پر دہی مسکراہٹ اور ملھاہ سنجیگی۔ نگاہوں میں دہی عزم دھمت اور استقلال دو صد کی جگہ، پہنچانی پر دہی عالی طرفی اور فراخ دل کی بیشاست اور ترددنازگی آئئے ہی اپنی تیامگاہ میں داخل ہو گئے۔ سوری دیر کے بعد جب ملاقات کے کرہ میں آکر بیٹھے تو ہم نہیں نے ان کو اپنی آمد کی اطلاع

کرائی فوراً اندر بیالیا اور با وجود اس کے کوئی گھیر کھا تھا اور وہ جو خداوند کے ساتھ ساتھ ہر ایک سے لگنگو بھی کرتے جاتے خطوط لکھواتے جاتے اور درکر کوہ بایات بھی دیتے جاتے تھے ہمارے میثمنے ہی ہم سے مخاطب ہو گئے خیریت دریافت کی۔ دیوبند اور دا بھیل کے مدرسون کے عالات پوچھے اور پہنچ فوراً ابو لے "میں نے کسی اخبار میں پڑھا ہے کہ مولانا ابوالز SHAH صاحب نے اپنی کسی حال کی ہی نظر میں ایک حدیث کا ذکر کیا ہے جس میں پیغمبر صاحب نے فرمایا ہے کہ تم چیزوں پر تسلیں نہیں لگایا جاسکتا بانی۔ گھاس اور نمک" تو کیا یہ واقعہ صحیح ہے اور ایسی کوئی حدیث موجود ہے ہماری طرف سے مولانا محمد حفظ الر جمل صاحب نے اثبات میں جواب دیا اور کہا کہ ایک حدیث جس میں بانی اور گھاس کا ذکر ہے وہ ترکام کیا ہے اور بتہ ہمارے استاد نے ایک اور سند سے اس روایت کو نقل کیا ہے اور اس میں نمک کا لفظ بھی ہے، "گاندھی جی یہ سنکر پڑے خش ہوتے ہیں اپنیں کوئی ایسی چیزوں کی جو جس کی اصنی دیر سے جبو تھی اور فرمایا" فرمولوی صاحب! مجھ کو اب بڑی تقویت ہو گئی۔ آپ جب دا بھیل والیں تو میں ایک اپنا آدمی آپ کے ساتھ کر دوں گا آپ ہبرا نی فرنگ کو حدیث کو من اس کی سند اور کتاب و صحفوں کے حوالے کے اصل عربی الفاظ اور ارد و ترجمہ کے ساتھ نقل کر کے اس کو دے دیں میں ڈاٹکر گزار ہوں گا، چنانچہ یہ شخص ہمارے ساتھ آیا اور یہ حدیث نقل کر کے لے گیا۔

پس ہندوستان کی جنگ آزادی کے سب سے بڑے ہیرو اور قائد گاندھی جی (کا اور ساتھ ہی علمائے ہند کا سماں سی تحریک کو مذہبی اخلاقیات کی روشنی میں جعلنا اور پرداں پڑھنا مہندوستان کا ایک ایسا طرز اتے امتیاز ہے جو اس کو دنیا کے دوسرے ترقی یافتہ ممالک کے مقابلہ میں سرفراز و سریند کر دیتا ہے اور جو اپنی اس ایسی خصوصیت کے باعث مادیت کی اس تیرہ و تاری دنیا میں ایک مشعل راہ کا کام دے سکتا ہے۔

اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ پچھلے دلوں تک میں مذہب کے نام پر جو حق دعاء برگزیری  
کی گرم بازاری ہوتی اس نے مذہب کو رسوا اور خوار کر دیا اور ہندستان کی حضرت دیرینہ کی پیشانی  
پر ایک ابساد اغنا کا دیا ہے جو شکل سے ہی مست سکتا ہے لیکن اس کا الزام مذہب کے سرگانا  
انہا در جہ کی بے عقیل ہے مذہب کی مثال تو ایک غوار جیسی ہے جس کی اہمیت اور صدورت سے  
کوئی انکار نہیں کر سکتا اگر کوئی باگل سمجھا جائز کے عالم میں اس سے خدا بھی یا اپنے کسی ساتھی  
کی گرد دن کاٹ دے تو کیا اس کے نے غوار کو مورد الزام فرار دیا جاسکتا ہے۔ ہاں! اس میں شیخ  
نہیں پچھلے دلوں مذہب کی یہ غوار ناکردار گناہ انسانوں کے خون سے ریگن ہو کر بہت کچھ پر نام بڑھی  
ہے لیکن گرند مذہب کا مقصد انسانیت کی خدمت کرنا زمین سے شرد فساد کا قلعہ تھی کرنا طالبوں کے مقابلہ  
میں مظلوموں کی حمایت دو اور سی کرنا اور اپنا ہر کام فائی کامنات کی مرخصی اور اس کے حکم کے مطابق  
اجام دینا ہے تو اسی شہنشیر زن کافر من ہے کہ وہ مذہب کی غوار کو اس کے مجمع مقصد و نشانیں  
استعمال کر کے اس پر سے بے گناہوں کے خون کے دبیے شادتے اور اس کی بنیامی کو نیک نامی  
سے تبدیل کر دے۔ آخری قیام دہلي کے دروان میں ایک مرتبہ گاندھی جی نے اپنی تقریر میں فرمایا تھا  
کہ اب جبکہ ہندستان آزاد ہو گیا ہے تو ہند مذہب اور اسلام و دلوں کے نئے یہ آزمائش کا  
وقت ہے اور دلوں کو یہ بیانا ہو گا کہ وہ انسانی فلاح و ہمیود کے نئے کیا کچھ کر سکتے ہیں۔ ”ہم بھی تجھے  
ہیں کہ ہاں بیٹھ ک اب وہ وقت آگیا ہے اور بحیثیت مسلمان ہونے کے اس حقیقت کا اعلان  
کرنے ہوئے ہیں فخر محسوس ہوتا ہے کہ مذاہب کے اس دور ابتلاء آزمائش میں اسلام و سب  
کچھ پیش کر سکتا ہے جو انسان کی روحانی اخلاقی اور مادی زندگی کے ہر پہلو کو آسودہ و خوشحال کرنے  
کے لئے ضروری ہے اور جس کے بغیر انسانیت کی تکمیل نہیں ہو سکتی۔

مذہبی تحریکات میں بھی ہندو مسلمانوں کا اشتراک | جو کہ گاندھی جی اور علامے کرام کی متفقہ سیاسی جدوجہد

کی بینا اعلیٰ مذہبی رواداری اور مذہبی اخلاقیات پر تھی جنہوں نے ہندو مسلمانوں کو اختلافِ مذہب کے باوجود ایک و درستے کے درد دلخیل کا ستر کیک اور معادون بنا دیا تھا اس بنا پر جنی ایسی تحریکیں جو غالباً مذہبی تھیں اور جن کا متعلق اس لئک سے نہیں تھا ان میں بھی ہندو اور مسلمان دو قومیں ایک ساتھ نظر آتے تھے۔ مثلاً تحریک خلافت صرف مسلمانوں کی تحریک تھی اور اس کی بینا صرف وہ مذہبی رشتہ تھا جو مسلمانان ہندوؤں کے ساتھ رکھنے تھے لیکن اس کے باوجود جن لوگوں نے سنٹریا گزبانہ دیکھا ہے وہ جانتے ہیں کہ اس تحریک میں ہندوؤں نے بھی مسلمانوں کا کبسا ساتھ دیا۔ مسلمان اس کو اپنی طرح محسوس کرتے تھے اور اپنے برادران دلن کے شکر گزار تھے چنانچہ جو لانا حافظ محمد علی دلو بندی جو مولانا عین قادر اسم صاحب ناظری ابتدی دارالعلوم دیوبند کے صاحبزادہ اور درستے ٹھیکنگ تھی اپنے ایک خطبہ میں اس طرح اس کا اعزاز کرتے ہیں۔

”میں اپنے ان ہم دلن معادوں کا جن میں ہندو اور سکھ سب داخل ہیں۔ شکریہ ادا کرنا ہوں جنہوں نے بڑا خیال اختلافِ مذہب مسلمانوں کے غالباً مذہبی معاملات میں ہمدردی کی ہے اور نہ صرف زبانی ہمدردی بلکہ علی شرکت کر کے اپنے آب کو موردا الزام بنا لایا ہے اور علی معاملات میں ہر قسم کی رواداری اور مبتدئ نظری کے تھے آمادہ ہیں“

(خطبہ سدارت اجلاس جمیعہ علمائے رہنمایہ منعقدہ ۱۹۶۸ء)

مولانا طفیل احمد صاحب اس زمانہ کے متعلق اپنے تاثر کا اظہار ان نظلوں میں کرتے ہیں ”خلافت کا نفر اس کا اجلاس اگرچہ صرف مسلمانوں سے مخصوص تھا مگر اس وقت وہ عجیب میون مرکب بن گیا تھا اس میں ہندو اور مسلمان کیساں جوش کے ساتھ شرکت تھے“ اسی سلسلہ میں ایک اور ملبے کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔

”خلافت کا نفر اس کا اجلاس ۲ جنوری ۱۹۶۸ء کو مقام ناگپور بعد ارت مولانا عبدالحی

بدارپنی مفقود ہو اکٹھ گس اور مسلم لیگ کے اجلاس بھی وہیں ہوتے تھے سب سے پہلی  
حکمیک پنڈت رام بھجوت پودھری نے پیش کی جس کا منشاء یہ تھا کہ جب تک خلافت کا  
مسئلہ نہ ہر صلح کی شرائط کی خلافت کی جاتے اور اپنی تقریر میں بیان کیا کہ خلافت کے  
مسئلہ میں ہندو رابر سانحہ رہیں گے۔ ڈاکٹر راجکار چکرورتی (دہلی کمر) نے اس تقریر کی نااید  
کی وجہ پاس ہوتی ہے:

(روشن مستقبل ص ۵۱۶)

مرت نہی آزادی | اس بحث کے آخر میں اس ایک امر کی طرف بھی توجہ دلانا۔ مومنوں کی اصل بحث کی اصل بحث  
کو اجاگر کرنے کا سبب ہو گا کہ جب تک کالجوس میں رجت پسند طبقہ کے ازدرا سونخ کی وجہ سے  
مسلمان چوکے نہیں ہوتے تھے اور آزادی کے بعد حقوق کی تعین و تشخیص کی شکلش پیدا نہیں ہوئی تھی  
علامے ملک کی آزادی کی جدوجہد میں پیش پیش رہنے کے باوجود اس زمانہ میں اگر کسی چیز اور اپنے  
کسی مطالیکا اظہار کیا تو وہ صرف نہی آزادی کی بعینی یہ کہ ہندوستان نے آزاد ہو جانے کے بعد مسلمان  
اپنے نہی معالات میں بالکل آزاد ہوں گے اور نہی آزادی سے مراد یعنی اور ہے کہ جو چیزیں فری  
واجب اور مستحب ہیں ان کی بیجا اوری وہ اسی طرح کریں گے اور جو چیزیں مباح ہیں ان کا کرنا  
نہ کرنا برابر ہے وہ اسی طرح رہیں گی۔ مشنا مکاڈ کشی نہ فرمن ہے اور نہ واجب مسلمانوں کو اختیار ہے  
کہ کام کا گوشہ کھائیں یا نہ کھائیں تو مباحثات میں آزادی کا مقصود یہ تھا کہ ان چیزوں کے افزایش  
رزک کرنے یا نہ کرنے کا دار و مدار صرف مسلمانوں پر ہو گا اگر وہ خود کسی بڑی اور اہم مصالحت  
کے باعث اس کو رزک کرنا چاہیں تو اپنے جامعی فیصلہ کے ذریعہ ایسا کر سکتے ہیں لیکن ملک کی  
مکرمت کو جس میں بہر حال اکثریت ہیزمول کی ہو گی اس کو ہرگز یقین نہیں ہو گا کہ مسلمانوں کے  
جماعی فیصلہ کے بغیر کسی مباح کو واجب یا ممنوع قرار دو۔ تو اب سوال یہ ہے کہ اگر عمار کی سماں

جدوجہد انگریزوں کے خلاف اسی مذہبی آزادی کو حاصل کرنے کے لئے تھی تو یہ آزادی ان مسلمانوں کو انگریزی راج میں بدرجہ اتم حاصل تھی۔ ناز روزہ۔ زکوٰۃ و حج و غیرہ پر کوئی نفع نہیں تھی، مجبور کے روز نماز کے وقت مسلمان ملازمین سرکاری کو نماز کے لئے جمعی ملٹی تھی۔ حج کے لئے باسانی رخصت مل جاتی تھی اور پر دینے فرمانی سے یا پیش سے روپیہ بھی لال جانا تھا۔ گاؤخوری پر کوئی روک لُوک نہیں تھی۔ عدالتوں میں نج خالص اسلامی قوانین مکاح و طلاق کے مطابق نہیں کرنے تھے زکر کی نفیں تھی۔ قانون و راشت کی روشنی میں ہوتی تھی۔ بھر آزادہ کون سی مذہبی آزادی تھی جس کو مال کرنے کے لئے علماء بے تاب نہیں ؟

بات دراصل یہ ہے کہ مذہبی آزادی ”سے علماء کی مراد ایک تو یہ تھی کہ یہ طائفی شہنشاہی پر صوبہ کاری تھا اسکے مالک اسلامی انگریزوں کے زیر اثر ہونے کی وجہ سے جس اصل آزادی سے محروم ہیں انھیں وہ مل جاتے اور ہندوستان پر انگریزوں کا قبضہ ہونے کی صورت میں مسلمان جو اپنے مذہبی احکام کے خلاف انگریزی فوج میں داخل ہو کر خود مسلمان حکومتوں سے لڑتے جاتے ہیں یہ سلسہ ختم ہوا در مسلمانوں پر یہ جرہ ہو سکے علاوہ بہیں علماء کی مراد مذہبی آزادی سے ”مذہبی آزادی زیر حکومت وطنی“ تھی انگریزوں نے جو مذہبی آزادی دے رکھی تھی دیکھی اسی کو ہر ناہم غیر کی دی ہوئی آزادی تھی اور کسی دوسرے کے پاؤں سے جنت میں داخل ہونے کا حکم نہیں تھی۔ علمائیت سچے محب وطن ہونے کے اس کو غیرت کے خلاف سمجھتے تھے۔

تمثیل شیخ الہند بر ایک اعزاں | بہاں نک ہم نے جو کچھ بیان کیا ہے اس کا مقصد صرف تحریک شیخ الہند کے اصل مشاہد مقصد اور اس کی اصل اسپرٹ پر رشدی ڈالنا تھا اب رہی یہ بات کیہے تحریک کس طرح چلائی گئی؟ ہندوستان کی سیاسی جدوجہداور کا بھروسہ پر اس کے کیا اڑات ہوتے؟ نک کے بیدار کذا میں اس تحریک کو کیا دخل ہے؟ اور اس تحریک کے علمبرداروں نے کس طرح اپنے مقصد عظیم

کی خاطر عظیم اش ان قربانیاں پیش کیں؟ اب آئندہ صفحات میں ہم اس پر روشنی ڈالیں گے۔ لیکن اس موقع پر اتنا اور جنادیا صادری ہے کہ بعض لوگ اس تحریک کو غیر ایمنی کہہ کر اس پر اعتراض رتے ہیں ان سے یہ دریافت کرنا چاہتے ہیں کہ تحریک میں کامیجوں کی تحریک مدھن دوستان جھبڑ دو۔ اور اس سے کبھی قبل بیسویں صدی کے پچھے عشرہ میں تقسیم بھگال کو منسونخ کرانے کی تحریک پر دونوں بھی غیر ایمنی تحریکیں یا نہیں؟ اگر تھیں تو وجودِ الٰل آپ ان کے جواز میں پیش کریں گے رہی ہماری طرف سے سمجھئے، پھر تحریک شیخ المہندس درودن ہند اور سیرین ہند اس طرح پلی کر خود اس تحریک کے علیحداروں نے دنیا بھر کی مصیبتیں، سختیاں، اور سزا میں اٹھائیں لیں جس قوم کے خلاف یہ تحریک تھی اس کے کسی ایک فرد کی بھی نکسریہ نہیں پھوٹی، اگر الیسا ہوتا تو کوئی عجیب بات نہ ہوتی۔ کیونکہ تنگ اور بیگنگ آمد۔ ”دنیا کا پرانا مقولہ ہے۔

(یقی آئندہ)

## علام اسلام

(طبع دوم)

انٹی سے زیادہ ان صحابہ تا عین، تبع تابعین، فقہاء محدثین اور ارباب بہ کشت دکلائیں لے سوانح حیات اور کمالات و فضائل کے بیان پر پلی عظیم اش ان کتاب جس کے پڑھنے سے لامان اسلام کے حیرت انگیز شاذ اکار ناموں کا نقشہ آنکھوں میں سما جاتا ہے ۸۸۷ صفحات رہی تقطیع قمت مجدد ہے، غیر مخلد با پغ رد ہے آٹو ٹنے

# نیات اور حمادہ میں زندگی اور شعور

(از جناب مبروٰی اللہ صاحب ایڈ و کیٹ ایس بٹ آباد)

باد نہیں کیوں اور کس اپنار پر تکین سکول کے وقت سے میرا یہ عقیدہ رہا ہے کہ:-

الف۔ جو چیز زندہ ہے وہ زندہ ہے اور

ب۔ جو چیز زندہ ہے وہ صاحب شعور ہے۔ یا اور بات ہے کہ ہر ایک چیز میں زندگی اور قدر کے ارتقا کے مثالی دلاریج عیم ہے۔

گویا میرے زدیک دُجور۔ زندگی اور شعور ہم ہمی خیالیں ہیں یا ایک یہ حقیقت کے مختلف نام ہیں۔

کچھ عرصہ ہوا مجھے گیتا کی اور دشراح لکھنے کا خیال آیا۔ اس غرض سے میں نے تین چار سال سنکریت پڑھی اور کچھ شدید ماحصل ہو جانے پر مختلف تراجم و شروع کی مدد سے شرح لکھنی شروع کر دی۔ اس سلسلے میں مجھے مختلف مذہبوں اور فلسفوں کے مقابلے کا بھی موقع مل گیا۔

اس شرح کے دروان میں مجھے اپنے پرانے مقیدیے کی ایک واضح اور یقینی تائید مل گئی۔

گیتا کے اوصیا تے (۱۷) شلوک ۶۲ کا لفظی ترجمہ اس طرح ہے:-

”اے بھارت خاندان کے بہترین فرد (یعنی اسے ارجمن) جان لے کر جو کوئی ہنسنی بھی کر پیدا ہوئی ہے۔ فیر تھرک با تھرک۔ وہ کشیش اور کشیش گپے کے ملاپ سے (پیدا ہوئی) ہے۔“

یعنی نام مخلوقات حركت کرنے والی اور حركت نہ کرنے والی سب پر کڑتی اور پُرش کے طلاق۔

سے پیدا ہوتی ہے۔ یا یوں کہتے کہ مادہ اور درج کے علاپ سے۔

انسان اور دوسروں سے جاندار رکت کرنے والی ہستیاں ہیں۔ بنا اٹ اور جادا برتکت نہ کرنے والی ہستیاں ہیں۔ سری کرشن کہتے ہیں کہ ان سب چیزوں میں درج ہے۔ اس نے سب زندہ ہیں اور سب صاحبِ ذکر و شعور۔ حاصلِ کلام یہ کہ گینا کے اس شلوک سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ تمام حیوانات بنا اٹ اور جادا برت کر رہی ہے۔ کوئی چیز مطلق یہ جان نہیں۔

عام طور سے یہ سمجھا جاتا ہے کہ بنا اٹ اور جادا برت نے الواقعہ بے جان اور سبے شعور ہیں اب سائنس کی تحقیقات بہاں تک پہنچ گئی ہے کہ بنا اٹ میں جان ہے اور ایک حد تک اس ماس اور شعور بھی۔ صحیح بات یہ ہے کہ جادا برت بھی قطبی بے جان نہیں۔ وہ بھی زندہ ہیں اور اس نے صاحبِ شعور بھی ہیں۔

قرآن مجید میں چند رچند مقامات ۱ یہیں ہیں۔ جن سے معلوم ہوتا ہے کہ تمام بظاہر بے جان چیزوں نے الواقعہ جائز ہیں۔ لیکن ہم ایسے مقامات کی جازی تعبیر کرنے کے عادی ہرگز ہیں۔ حالانکہ حقیقی تعبیر کے خلاف ہمارے پاس کوئی معقول وجہ موجود نہیں بلکہ ان مقامات کے جازی معنوں کے خلاف کتنی قطبی ولبلیں موجود ہیں

ثُمَّ قَسَّتْ قُلُوبُهُمْ مِنْ أَعْلَمَهُذِيلَةٍ فَلَمَّا  
بَهَرَتْ سُخْنَتْ هُرَكَتْ لَهَارَ دَلِ اسَّكَنَ  
سُودَهُ مُشَهَّدَهُ ہُرَكَهُ ہیں با اس سے بھی زیادہ  
سُخْنَتْ اور بھرَدُون میں سے تو سعِن ایسے  
الْجَمَارَةِ لَمَّا يَسْخَنَ مِنْهُ الْأَنْفُسُ دَانَ  
مِنْهَا كَمَا يَسْقَنُ يَسْخَنْ سُجْنَ مِنْهُ الْمَاعِدَانَ  
بھی ہیں کہ جاری ہو جاتی ہیں ان سے نہیں  
مِنْهَا كَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشِيَّةِ اللَّوْزِ (۲۴) اور ان میں سے بعض وہ بھی ہیں کوچھ بڑا جاتا

ہیں امذکرتا ہے ان سے پانی اور ان میں  
سے بعین دہ بھی ہیں جو گرپتے ہیں اندر کے  
خوف سے۔

(۷۳۰۴)

حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز صاحب اس آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:-

”یہاں پھردوں کو صفت خشیت سے جس کے معنی ذر کے ہیں موصوف کیا گیا ہے  
اوہ اس میں شک نہیں کہ ڈنزا سوائے زندگی اور شعور کے نہیں ہو سکتا۔ اور پھر ان دردناکوں  
ست عاری ہے۔ پس پھر دل کو اس صفت سے موصوف کرنا کس طرح درست ہو سکتا ہے  
اس کا جواب یہ ہے کہ اہل سنت و جماعت کے نزدیک جادا ت دحیوانات میں سے ہر ایک  
کے نئے ایک روحی مجرم ہے۔ جسے آبت فسیخان اللہ یٰ تَبَدِّیہ ملکوت کی شیعی میں لفظ  
ملکوت سے تعبیر کیا گیا ہے اور وہ روحی مجرم زندہ ہے صاحب شعور ہے اور دراک ہے  
ہر جادا اور حیوان کی صلوٰۃ و تسبیح جس کا ذکر قرآن میں جا بجا آیا ہے اسی روح سے ہے  
لیکن اس روح کو ان چیزوں کے ابدان میں تدبیر و تصرف کا علاوہ نہیں۔ اور نہ اس لمح  
کا اثر روحی جوانی کے تو سطح کو پہنچتا ہے۔ بلکہ ارواح ملائک کی طرح جو اپنے ابدان میں بروح  
جوانی کے تو سطح کے بغیر نظر کرتے ہیں یہ روح بھی پرتو اور شعشعان اپنے خاص جسم  
پرداالتا ہے۔ اوہ اس وقت شعور اور ارادہ کے افال اس چیز سے سرزد ہوتے ہیں لیکن  
یقین مسلسل نہیں جواب و عقاب کا باعث بن سکے۔ لیکن عالم آفرت میں ان ارواح  
کے آثار کا ظہور اپنے ابدان میں دائمی ہو جائے گا۔ اوہ اسی نیئے وہ گواہی دیں کے اور باتیں  
کریں گے یہ  
قرآن مجید میں ایک اور مقام پر ہے۔

وَسَيِّدُ الْمُرْسَلِينَ عَذْلٌ بَخَمِيدٌ ۝ ..... (۱۳-۱۴) اور پاکی بیان کرتا ہے رعد اس کی حصہ کے ساتھ  
یہاں سے معلوم ہوتا ہے کہ جیسی کڑک بھی اندھی طاقت نہیں ایسے ذمہ شاعر اور دعاک  
طاقت ہے یہ بات گونجاہر عجیب معلوم ہوتی ہے۔ لیکن قرآن کی بیان کردہ حقیقت ہے اور آگے  
جل کر آپ دیکھیں گے کہ علمی دنیا کس حد تک اس حقیقت کی قابل ہو گئی ہے۔  
ذر آگے اسی سورہ میں ہے۔

وَلِلَّهِ تَبَعِّدُ مِنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ  
او راشدی کو سجدہ کرتا ہے جو اسلام کے اور  
طَوْعَاءَ وَكَرَّهَ هَا وَظِيلَ اللَّهِمَّ يَا غَفُولَةَ دُلَامِ  
زین میں ہے خوشی سے ادناؤ خوشی سے اور  
ان کے ساتھ بھی بیچ اور خامکے دفت (۱۴-۱۵)

سایکا چجز سے فقط سایہ ہے۔ لیکن قرآن کہتا ہے کہ وہ بھی خدا کے حضور سجدہ کرنے ہے طبعاً  
ذکر ہا اور طوع اور کہ دلوں کے لئے شعور لازمی ہے ہر اپنی نواحی اور کم نکاری کی وجہ سے ان مقامات  
کی تادعی کرنے پر مجبور ہوتے ہیں۔ لیکن سچی بات یہ ہے کہ کسی تادعی کی محدودت نہیں۔ اور عجیب تری نا یہ کہ  
حقیقت تادعی کا گرست کند

نے کے سست و سرو بے شرست کند

فلسفہ قرآنیک آپ سنا ہے کہ جزو لا یقینی بھک صاحب شعور ہے۔

وَمَحَرَّزٌ نَّاصِعٌ دَائِرَةَ الْجَبَالِ يَسْتَعْجِلُنَّ طَغَيْرَ اور تابع کئے ہے ہم نے ساتھ داؤ کے پہاڑ  
کہ وہ شیعی پڑھا کرنے نے اور پرندے کی وجہ اور  
رُكْنَةَ فَعِلَّيْنِ ۝ (۲۱-۲۹)

ہم بھی ایسا کرنے والے تھے۔

پہاڑ بھی اور پرندے بھی داؤ علیہ اسلام کے ساتھ شیعی دخمید میں شامل ہوتے تھے بلکہ  
معجزات ایسے مقامات پر عجیب عجیب بائیں کہتے ہیں۔ جیاتے اس کے کہ اپنی رائے کو فرض قرآنی

کے مطابق بنائیں۔ قرآن کو موروز مرکل پنے مقدرات کے مطابق بنانے کی گوئشش کرنے ہیں جنہیں  
پڑھے کہ پہاڑوں میں روح ہے اور شعور بھی وہ ہر وقت تسبیح و تمجید میں مشغول رہتے ہیں۔ یہ ادبات  
ہے کہ ہم ان کے اذکار کو نہ سمجھ سکیں۔

قرآن مجید میں ایک اور مقام پڑھے۔

بے شب ہم نے پیش کی اپنی امامت آسانی  
بِإِيمَانٍ وَّبِسُورَةٍ عَلَى الْأَمَانَةِ  
بِرَدِيزِ مِنْ بَرَادِ رِبَادِ زَوْدِ بَرَادِ۔ میں انہوں نے  
وَالْهَرَضِ وَالْجَيْالِ فَإِنَّمَا يَعْلَمُهُنَا  
انکا کیبا اس کے اٹھانے سے اور وہ درجے  
وَإِشْفَقُنَّ وَهَا وَجَلَّهَا إِلَيْنَا سَانُ  
اس سے اور اکٹھایا اسے انسان نے بے  
إِنْكَاهَنَ طَلُوكَمَاجَهُوا لَهُ (۲۲-۲۳)۔  
شک وہ تھا بڑا ظالم بڑا دان۔

یہ امامت کیا تھی۔ اس بحث کا یہ مقام نہیں۔ لیکن اس آیت سے رندہ روشن کی طرح بہتان  
روشن ہے کہ سورج۔ چاند۔ ناروں۔ پہاڑوں اور زمین وغیرہ جادی خلوق کے سامنے اللہ تعالیٰ نے  
اپنی ایک امامت پیش کی لیکن سب اس ذمہ داری سے ڈر گئے اور انکا رکر دیا۔ امامت کا پیش کیا جانا  
ان چیزوں کا اس سے ڈر جانا اور اس ذمہ داری کے اٹھانے سے انکا رکر دینا نظری دلبل ہے اسلام  
کی کریمیں زندہ ہیں اور شعور رکھتی ہیں۔

توبت ان لوگوں پر ہے جو اگر ساتھ وائے اسی بات کہیں تو مان جاتے ہیں اور اگر قرآن کو  
تو شوپشیں میں پڑ جلتے ہیں۔ اور تادیلیں کرنے لگ جاتے ہیں میں فوہ سمجھنا ہوں کہ ایسے لوگ صرف زبان  
سے قرآن کو خدا کا کلام کہتے ہیں دل سے نہیں۔

ایک اور مقام پڑھے۔

پھر منزہ ہو لاحسماں کی طرف اور وہ دھوان  
ثُمَّ أَسْتَوْيَ إِلَى السَّائِعِي دَخَانٍ

نَفَّالَ لِهَا وَلِلْوُدُونِيَّةِ اَئِنَّا اَطَوْعُ عَازِكُرْهَا  
 فَالَّتَّا اَئِنَّا طَاعِينَ فَقَنَقَبِ الْمُهَنَّ سَبِيعَ  
 مَهْرَوْتِ نَفِيٰ كَرْمَيْنِ رَأْجَيٰ تَبِيٰ كَلِّ سَمَاءِ  
 اَمْرَهَا... وَ (رَام۔ ۱۱ و ۱۲)  
 میں۔ اور وحی کی اس نے ہر ایک آسمان  
 (رکے دل) میں اس کا کام (یعنی اس کے فرمان)

## (وظائف)

کتنے صاف نظرتوں میں کہا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے زمین اور آسمان کو حکم دیا کہ آذخوشی سے  
 آدمیا جیرا لائے جاؤ گے انہوں نے جواب دیا کہ ہم خوشی میں آتے ہیں۔ بھرپور ہر ایک آسمان کے دل  
 میں بذریعہ حی اتفاق کیا گیا کہ تہارے فرمانقش اور وظائف یہ ہوں گے۔

سورج، چاند، ستاروں، ستاروں اور زمین کو دیکھو اور کائنات کی ہر ایک چیز کو دیکھو  
 کس طرح بے جوں دھرا پئے کام میں معروف ہے۔ اور کتنی پابندی اور ضبط اوقات کے تھے  
 اللہ تعالیٰ کہتا ہے کہ ان میں سے ہر ایک چیز کو اپنا اپنا کام سمجھا دیا گیا ہے۔ کیا بھرپور ان چیزوں کو بے  
 جان اور بے شعور کہا جا سکتا ہے۔

سورہ نبارہ، کی آیت یوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ ..... کی تفسیر میں مولانا شاہ عبدالعزیز صاحب:

رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَرِماتَهُ مِنْ -

”دیہاں روح نام ہے ایک باشمور بیدار طبیعت کا جو ہر مخلوق کو دیا گیا ہے۔ آسمان  
 کو زمین کو پہاڑ کو دریا کو درخت کو اور تپر وغیرہ کو۔ اس روح کو قرآن کے ایک اور مقام  
 پر ملکوت کل شیعی کہا گیا ہے۔ اور اسی طبیعت دلکش کے فردیہ ہر ایک چیز کو اپنے پر دکھر  
 کی تسبیح و عبادت میسر ہے۔ اس طبیعت کی حقیقت ایک نورانی جو ہر ہے جو نام جواہر و

اعلاج سے متعلق ہے۔ اور انہی جاہر رذحانی کے ذریعے قرآن کی صورتیں۔ نیک اعمال نماز اور رذہ دغیرہ اندھا گھبہ قیامت کے دن اور بزرخ میں شفاعت کریں گے اور گواہی دیں گے اور اسی روح کے ذریعے آسمان اور زمین دن اور روزات شہادت دیں گے مدبت صحیح میں ہے کہ مردی کے لئے جہاں تک اس کی اذان کی آواز پہنچی ہے وہاں تک کے درخت اور سپررو غیرہ گواہی دیں گے۔

بی آدم اور حیوانات کے تعلق اور لوح اور بنیات و جادات دغیرہ کے تعلق اور اعماق میں فرق صرف انسا ہے کہ پہلی صورت میں تعلق دامی ہے اور دوسری صورت میں سلسلہ قرآن مجید کی ایک گواہی اور سُن یعنی۔

|                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جب ہلا دی جائے گی زمین بڑے ذور سے اور<br>نکال باہر کرے گی زمین اپنے بوجہ۔ اور کہے<br>کہ انسان کو اس کو کیا ہو گی۔ اُس دن زمین<br>بیان کرے گی اپنی خبریں۔ کیونکہ آپ کے پنگوہ<br>نے دھی کی ہے اس کی طرف۔ | إِذَا زُلْزِلَتُ الْأَرْضُ مِنْ بِرْأَةِ الْهَمَاءِ<br>وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ مَا فِيهَا مُؤْمِنٌ<br>إِلَيْهِ أَنْسَانٌ مَالَهَا يَوْمًا مُعِدٌ تَحْذِفُ<br>أَخْبَارَهَا يَأْكُلُ سَاقَتْ كَأْسَحَا لَهَا۔ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(۱۹ - ۱۵) (۱۹ - ۱۵)

حضرت شاہ صاحب ان آیات کی تفسیر میں لکھتے ہیں۔

”بہاں بعض تمیروں کے دل میں شہ گزنا ہے کہ زمین ہو جادا لائق ہے کس طرح باقی کری گی۔ اس نئے سماحتی جواب یہ ہے کہ مخلوقات میں ہر ایک چیزیں کوئی ہے البتہ جیوانی ارادا ہے ابداں میں تدبیر و تصرف کا تعلق رکھتے اور سہیغہ تغیرہ، احساس اور حرکت میں مشغول رہتے ہیں دوسری مخلوقات کے ارادوں تدبیر و تصرف کا تعلق نہیں رکھتے اذ نہیں پہنچتا احساس اور حرکت انبیاء، یا موجود نہیں ہوتی۔ سلسلے ایک ارادا کا ابدان کیسا تو تعلق عوام کی نظریوں سے پوشیدہ رہتا ہے اگرچہ بطریق خلق ملت“

حجراں دخیل کی صورت میں کبھی کبھی ظاہر بھی ہو جاتا ہے ॥

اس بارے میں آپ گنتی کی شہادت سن چکے۔ فرآن مجید کی نظری گواہی بھی آپ کے گوش گزار ہیچکی۔ اب صوفیہ کرام کے معتقدات کا اندازہ مولانا سے ردِ م کے ان اشارات کے حمایہ۔

ہستی کوہ ہست نہنی از حسرد      ہستی بچوں خود کے پے برد

بادرابے چشم اگر مبینی خدار      فرق چوں میکر داند قوم عاد

آتش نزو دل اگر چشم نیست      با ملیش پوں ترجم کر دا لیست

گربودے نسل را آں نور دید      از چکا فسر دا ز مومن برگزید

گربوندے دستگ باد دید ارشد      لپس چرا داد درا د بارشد

ایں زمیں را گربودے چشم جان      از چہ فارون رافرو غور د آچان

گربودے چشم دل حنان را      چوں بدیدے ہمیر آں فرزان را

دریا م است ایں زمیں در نیکتے بد      کزمادیدہ گواہی سے دہ

مولانا نے اس سلسلے میں ایک عجیب نکتہ بیان کیا ہے۔ فرماتے ہیں

باد و فاک د اب د آتش بندہ اند      بامن د تو مردہ با خن زندہ اند

یعنی ہوا۔ مٹی۔ پالی اور آگ یا با فانڈ دیگر نام عنصر د کے احکام کے فرماں برداریں

جہاں تک ہمارا نقش ہے وہ بے جان بے شور اور مردہ اجسام میں لیکن خدا کے حضور وہ زندہ ہیں

اور دڑاک، میں ان کی زندگی اور ان کا شعور نظر نہیں آتا۔ وہ ہم سے باقی نہیں کرتے۔ باہم ان کی تباہی

نہیں سمجھتے۔ لیکن کائنات کا قدرہ قدرہ زندہ ہے اور صاحب شعور۔ وہ خدا سے باشنا کرتا ہے اور

ہم کے احکام کی تعمیل میں ہر نئی صورت رہتا ہے۔ اور اس کی تسبیح و تمجید کرتا رہتا ہے۔

سُبْحَانَ اللَّهِ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ      تسبیح کرتے ہیں اُس کی سماں آسمان اور

وَمَنْ دَفَّهُنَّ، فَلِنْ مِنْ شَيْئٍ الْأَسْتَبِعُ  
هُنْمَنْ جَوْبَعُ ذَكْرَنِيْ هُوَ اسْكَنْيَ حَدَّكَ سَاقَهِ  
وَحَمْدِدِ لَهُ وَلَكُنْ لَا تَقْهَمُنَ تَسْتَهْمِهِمْ  
لِكِنْ تَمْهِنْ سَجْنَيْ اُنْ كَيْ تَسْبِعُ كَرْ  
(۱۶۰-۱۵۸)

نشنز روپ کا ایک مشہور فلسفی ہے۔ اُس کے خیالات اس بارے میں قابل غور ہیں۔  
دنفرز کے زدیک اسی غلط نگاہی کی وجہ سے عام طور پر یہ خیال بھیل گیا ہے کہ اس دن  
میں فقط ہیواں اور انسانوں میں زندگی پائی جاتی ہے۔ یہ خیال کیا جاتا ہے کہ ہم اپنے  
تجربے کے مطابق ان کے علاوہ اور کسی چیز کی طرف زندگی کو منسوب نہیں کر سکتے لیکن  
براہ راست تجربہ فوہم کو فقط اپنی روح کا ہے۔ دوسرا سے ارواح کے وجود یہیک میں  
نقطہ تشبیح انساج سے پہنچا ہوں۔ اگر میرے پاس اس تمثیل کی تو سیع کے لئے قوی دلایل  
موجود ہوں تو مجھ کو کیا امر مانع ہو سکتا ہے کہ میں بنا نہ اسی طرف عبور اس درجہ مسلسل ہے کہ ان میں سے  
... عالم جوانات سے عالم بنا نہ اس کی طرف عبور اس درجہ مسلسل ہے کہ ان میں سے  
ایک کو جاندا اور دوسرا سے کوئے جان کہنا کسی طرح جائز نہیں ہو سکتا۔ بنا نہ اس کا شعور  
جوانات کے مقابلے میں ایسا ہی ادنی ہو سکتا ہے جیسا کہ جوانات کا شعور انسان کے مقابلے  
میں اس کے علاوہ اجرام نلکیکے کیوں جاذب قسمیم نہ کریں۔ انسان اور جوان زمین کے ساتھ  
والستہ ہیں۔ ہو سکتا ہے کہ انسانوں اور ہیواں کے ارواح کا درجہ زمین کے لیکیسا ہی تعلق ہو  
جیسا کہ ان اجسام کا جسم زمین کے ساتھ ہے۔ یہ بالکل ایک مصنوعی تجربہ ہے کہ ہم انسانوں  
اور ہیواں کی روتوں کا شعور ہونے کی وجہ سے کل زمین کی زندگی کے مختلف قرار دین شاید  
ادنی ارواح کا اعلیٰ ارواح سے ایسا ہی تعلق ہو جیسا کہ محکمات و تصورات کا اُن سے  
متعلق الفرزادی درج سے ہوتا ہے۔ انجام کا تمام روضیں ایک درجہ برتر دھیط کے

ساختہ والستہ میں" (نار رخ فلسفة مبتدی عبد الدم مصنفہ ڈاکٹر سعید اللہ ہونڈ نگ مندرجہ ذیکر

فیض عبدالحکیم۔ صفحہ ۵۹۶ - ۵۹۷)

پ کا ایک اور فلاسفہ کی بنا پر کہتا ہے:-

«ہر شے جو موجود ہے اس کے وجود کی مبنی صورتیں ہیں۔ قوت - علم اور مذہب وغیرہ  
ہونے کے سب سے مقدم یہ مبنی ہی کہ کسی شے میں اپنے آپ کو محسوس کرنے کی قوت  
ہے..... اپنی ذات کا علم دیجگر عالم قم کے علم کی شرط مقدم ہے۔ اس قسم کا محسوس یہ  
علم ذات ہر شے میں پایا جانا ہے..... قوت اور علم کی طرح جذبہ بھی ہر شے میں  
پایا جانا ہے اس کی شہادت اس امر ہے ملتی ہے کہ ہر شے اپنے تخفظ کی گوشش کرتی ہے،  
بھرپوری رہنا چاہتا ہے اور اگر اسے ہوا میں آجھا میں قوعہ زین پرداں پس آنا چاہتا ہے  
جہاں اس کا گھر ہے» رکناب ندوی حلبہ اول صفحہ ۲، آنہ ۱۸۵۰)

انکساگور اس کہتا ہے کہ روح ہر جزیر میں پائی جاتی ہے۔ بناءات۔ جوانات اور انسان سب  
مع کے کر شے ہیں۔ انسان میں زیادہ عقل ہونے کی وجہ یہ ہے کہ اس کو ایسے آلات اور اعضا میں  
ہیں جن سے روح زیادہ اچھی طرح کار فرما بسکتی ہے۔ ادنی اور اعلیٰ وجود میں صرف تنظیم کا فرق ہے  
کہ جنم میں تنظیم زیادہ ہو گی وہ روح کو زیادہ قبول کرے گی رداستان دانش مصنفہ ڈاکٹر خلیفہ  
الحکیم۔ صفحہ ۳۹۶)

«برہو نے کے ہاں جو ہر کیا دی دیں ہیں۔ جنہیں کبھی وہ صورت اور مادہ کہتا ہے اور کبھی  
روحانی اور مادی جو ہر، دو فرائی اور ابادی ہیں روح کائنات سرہدی صورت بھی ہے  
جو کام پیدا اور تا پیدہ ہونے والی صورتیں پرہادی ہے۔ اور وہ روح لاحدہ بھی ہے  
جو اولادِ روح لامدد و دکے تغیرات میں باقی رہتی ہے۔ ہر وہ شے جو موجود ہے زندہ اور مصور ہے

گو اندیز زندگی مختلف ہیں۔ زنار پر نفسہ جدید۔ مذکورہ ہالا۔ جلد اول صفحہ ۱۵۲)

مد فرض مطلق جسے لائنسٹر اصل حقیقت سمجھتے ہیں۔ اس کا اصطلاحی نام موناد ہے جو ایک اپنی نظر ہے جس کے معنی الاتی یادِ حدت کہہتے ہیں۔ ..... ہم اپنے اندر بخوبی ہیں کہ ا واضح شعوری والیں یا ریک غیر شعوری حالتوں سے بدلتی رہتی ہیں۔ اسی مانعت سے ہمیں یہ قیاس کرنا چاہتے ہیں کہ مونادات بھی تاریکی اور دھنست کے مختلف مدارج س پرے جائے ہیں۔ کچھ سوہنے ہیں۔ کچھ خواب کی سی مالت میں ہیں اور کچھ کم دبیش جائے ہیں..... ہم یہ کیسے کہہ سکتے ہیں کہ احساس اور ارادہ کے ملکات صرف ماضی کے اسی حقے کو عطا کئے گئے ہیں۔ جس سے انسانی جسم بنتے ہیں۔ ادنی مدارج حیات میں بھی اسی کے مانند ملکات موجود ہوں گے خواہ ہم انہیں روح کہیں یا نہ کہیں۔“

(کتاب ذکر صفحہ ۳۹۶)

سو امر قائم لوئے دن ہک اور بعض دوسرے محققین نے خود میں کے ذریعے بعض چھوٹے چھوٹے عضویہ دریافت کئے تھے۔ لائنسٹر نے ان کی تحقیقات کو اپنے نظر پر کی تحریر بیان کیا کہ نہ ہے جان ماڈے میں بھی قوت زندگی اور روح موجود ہے۔ اس نے اپنے فلسفے میں دعویٰ کیا تھا کہ ظاہر یک رنگ اور پہ احصاء سے مادے میں بھی ہم ضریبی، انفرادی سنتیاں پائی جائیں میں کتاب مذکور صفحہ ۲۷)

”مادہ اول۔ صورت۔ قوت زندگی اور عقل بینہ وہی کچھ ہیں جو نظرت۔ نظرت

وہی کچھ ہے جو کائنات اور کائنات وہی کچھ ہے جو خدا ہے۔

یہاں تک تو بات صاف ہے۔ کوئی بھی دھوکہ لیکن موناد کے نظریے کی اور صورت ہے۔ اس نظریے کی تفصیل برداز کی لاٹی تصنیفیں ملتی ہے۔۔۔ ملکن ہے کہ موناد یا سے برداز کی مراد ان انتہائی یا ریک تین ہجڑا سے ہو جن میں اس بزرگ (ایکر) تفصیل شدہ

تصور کیا جاسکتا ہے۔ ان میں سے ہر ایک مناد صاحب شور ہے۔ اور اس لئے نام لکھنا  
سامانہ چند بیرونیاں کر اور ذرات (ایم) کے ایک مجھے کے اندر تیج دینے کی طرف  
سے داخل ہو کر اس مجھے کو ابتدائی صورتیں اور خاصیتیں دیتے ہیں۔ پھر صجم  
بند تیج بیاتی جیسا کی اور پھر اسی جسم میں ترقی کرتے ہیں۔ لیکن یہ زندگی بغیر عمل انسان  
پر ختم نہیں ہونا زمین اور دوسرے سیارے۔ سورج اور تارے تمام کے تمام بڑے جمیں  
کے مرید ہیں۔ اور ان میں صاحب عقل رہ میں ہیں۔ ہیکاک اسٹوٹ نے خیال کیا تھا ان لوگوں  
پر انا علم الاصنام جس سے اسٹوٹ نے پر خیال اخذ کیا تھا۔ اُس کے بڑے دشمن بردازی کی  
تصانیف میں بھی ذہرا گیا؟ (ہمہری آف مادرلن فلاسفی۔ مصنفوں کے ذہبیوں صفحوں ۱۰۰-۱۰۱)  
لینبز کرتا ہے کہ کائنات میں کوئی ایسی چیز نہیں جسے ہم بے یا نام مادہ کہہ سکیں۔ کائنات  
نام تر زندہ طاقتیں پر مشتمل ہیں..... اُس کے زندگی ہر ایک مناد میں نفسی (رسائلیک)  
زندگی کی یہ دخیلوں صیغہ ہو جوں ہیں۔ ایک وقوف یعنی سوچ بوجہ اور دوسروں کی آرزو۔ گو مناد کو  
ان کا شورہ ہو دکتاب مذکور صفحہ ۵۱-۵۲)

### غیوض الحرم مفتضہ شاہ ولی اللہ کے ترجیح اور دوسروں میں متفاہدات و مفارق از پر فیض

محمد سردار کے صفحہ ۶۰ پر عاشیہ میں متوجہ کا مندرجہ ذیل ذہن قابلِ علاحدگی ہے۔  
”مولانا محمد قاسم رحمت اللہ علیہ تفریر و لپیڈر میں لکھتے ہیں۔ باقی رہا عالم کے بیٹے  
روح کا ہونا۔ ہر چند نظر سرسری میں ایک نامعلوم بات معلوم ہوتی ہے گریں جانتا  
ہوں کہ وہ اس کی بھی اس کے اور کچھ نہیں کہ زندگی سائنس کے لینے اور اپنے ارادے سے  
حرکت کرنے کا نام رکھو چوڑا ہے۔ اور اگر ہم تم پر بات جانتے کہ زندگی اسے نہیں کہتے  
 بلکہ زندگی حقیقت میں اُسے کہتے ہیں کہ جس سے جانتا چاہتا سوچنا سمجھنا تعلق رکھتا ہے۔ تو

ماسو اشان اور حیوانات کے زمین۔ آسمان۔ درخت۔ پہاڑ۔ کلکہ محبوب عالم کے حق میں  
بھی روح کے ہونے کا انکار نہ کرتے۔ مجھے بڑی ذری وہیل سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ مساو  
آن اشیاء کے جن کو ہم جاذب کہتے ہیں اور ہم میں بھی بچہ ہر شے میں جان ہے۔ اور ہر زندہ اور ہر  
چیز کے لئے ایک روح ہے تفصیل اس اجلال کی یہی کہیے کہ پہنچے اس سے واضح ہو چکا کہ اس  
عالم کی ہر چیز کا محبوبی سے لے کر بڑی تک وجود اور ہے اور ذات اور ہے۔ یعنی در  
وجود میں ظاہری اور باطنی۔ سو باطنی وجود کو ذات مزادنی سے کچھ اس قسم کی نسبت  
ہے جیسے شاعروں کو آنکاب سے۔ اور وجود ظاہری کو بجزل دعوپول کے جو شاعروں  
سے پیدا ہوتی ہیں اور ہر صحن اور ہر میدان میں مدد اور نظر آتی ہیں۔

مولانا رام فراستے میں

و انکا ادرا نبود از اسرار داد  
کے کہنے لقصدین او ناله حباد  
گر نبندے و اتفان امیر گن  
در جہاں رو گشتہ بوسے این سجن  
فلسفی راز هشتر نے نادم زند  
دم زند دین حقش برہم زند  
دست دیانتے او جماد و جان اد  
ہر پچ گرید آں دو در فرمائی اد  
یعنی جو شخص بھی کادافت نہیں وہ جاداست کے نالہ و فریاد کرنے کی نصیب نہیں کرے گا  
اگر آفرینش عالم کے بھیدوں کے جانتے والے نہ ہوتے تو اس بات کو دنیا میں کوئی نہ مانتا۔ فلسفی کی  
طاقت نہیں کہ وہ جاداست کے باشور ہونے سے انکار کر سکے۔ اگر انکار کرے بھی تو دین حق اسے دیزم  
برہم کر دے کیا وہ نہیں دیکھتا کہ اس کے ہاتھ اور پاؤں جاداست میں لیکن اس کی روح جو حکم کرنی  
ہے وہ اس کی تعیل کرتے ہیں۔

بغی الدین ابن عربی ہب ۲۲۶ میں لکھتے ہیں۔

وَدَانْصُوحُ رَهْبَنْهُ كَسَارَ سَعَ عَالَمَ مِنْ جَهَنَّمَ كَيْ صُورَتَ سَمَقِيْبَهُ۔ اس کے لئے  
ایک درجِ الہی ہے۔ جو اس کو لازم ہے اور اسی سے رَهْلَهُ عَزَّوَجَلَلَ کی تسبیح کرنا رہتا  
ہے پس سبع ارواح تو اسی ہیں جو اس صورت کی درجہ میں کیونکہ صورت ارواح کی  
تدبیر کو قبول کرنی چے اسی دہر صورت ہے جو ظاہری زندگی اور صورت سے متفض  
ہے اور اگر ظاہری زندگی اور صورت سے متفض نہیں تو اس کی درج ردرج تسبیح ہے یعنی  
تذکرہ نہیں یعنی شیخ نے اس پر طویل بحث کرنے ہوئے فرمایا ہے۔ ان ارواح میں ان صورتوں  
کی ارواح سے زیادہ الشد تعلیٰ کا کوئی علفت نہیں کہ وہ تذکرے سے بے فعلی ہیں۔ یہ ارواح  
جادیں اور ان سے رتبہ میں کم ارواح بنات ہیں اور ان سے کم مرتبہ ارواح حیوان ہیں  
اور سرکش انسانوں کی رخصی ان سے بھی کمی لزدی ہیں۔ لیکن صالحین میں حسب تفاوت  
طبقات انبیاء اولیاء اور مولیین کی ارواح سے معرفت میں اعلیٰ کوئی نہیں کہ یہ احتمام  
ہی ہے۔ *البواقيت الم gio اهر۔ بوالد نفات القرآن* مؤلف محمد عبد الرحمن شید خانی۔ مذراۃ الحسینین

دلی ملک سوم صفحہ ۱۱۸ - ۱۱۹)

دیکھئے ابن عربی نے اس بیان میں کتنا تعظیت نکھل پیدا کیا ہے۔ عام فلسفی اور سائنسدان  
جو بیانات و جادات میں شور کے قابل ہیں۔ کہنے ہیں کہ درجہ انسانی اس لحاظ سے سب سے اعلیٰ  
ہے اس سے کم درجہ جوانی ہے اس سے کم درجہ بناتی اور سب سے کم درجہ جادی ہے۔ ابن عربی  
فرماتے ہیں کہ جہاں تک معرفت الہی کا تعلق ہے:-

الف۔ درجہ جادی سب سے بندز مرتبہ پر ہے۔

ب۔ درجہ بناتی اس سے کم درجہ پر

ج۔ درجہ جوانی اس سے بھی پہلے۔ اور

د۔ درجہ انسانی (باستثنائے مذکورہ) اس سے پہلے درجہ پر۔

وہ ہے کہ درجہ جمادی سراسر معرفتِ الہی اور تسبیح و تجدید میں مصروف ہوتی ہے اور تدبیرِ حسماں سے ہائل ہے تعلق درجہ بنا لئی میں معرفت کچھ کم اور تدبیر کچھ زیادہ۔ درجہ جوانی اور معرفت اور کمی کم اور تدبیرِ حسماں کا شغل اور بھی زیادہ۔ اور نسرا کش انسان تو ہمہ تن حسماں بات کی تدبیر میں مکار ہتھا ہے۔ اور معرفتِ الہی اور تسبیح و تجدید سے قطعاً فاصل۔

ہرگیا ہے کہ از زمیں روید

وحده لاشرکب نہ گوید

## مسلمانوں کا عروج و زوال

(طبع دوم)

اس کتاب میں اقتضاء خلافت را شدہ اس کے بعد مسلمانوں کی دوسری مختلف حکومتوں، ان کی سیاسی حکمت علیین اور مختلف دوروں میں مسلمانوں کے عام اجتماعی اور معاشرتی احوال و واقعات پر تبصرہ کر کے ان اسابابِ ذواللہ کا تجزیہ کیا گیا ہے جو مسلمانوں کے غیر معمولی عروج اور اس کے بعد ان کے حیرت انگیز انتظامات ذواللہ میں مؤثر ہوتے ہیں طبع کانی جس میں بہت کچھ اضافہ ہو گیا ہے خصوصاً کتاب کے آخری حصے کی ترتیب بالکل بدل گئی ہے۔

انہیں غیر معمولی اضافوں اور مباحثت کی تفصیل کی وجہ سے اس کے جدید ایڈیشن کو مطبوعات ۱۹۷۶ء کی فہرست میں رکھا گیا ہے اور اس کو ایک جدید کتاب کی جیتیت دی گئی ہے مگری تقطیع مخاتمت ۲۰۰ صفحات تیسیں مجدد پاپنچ روپے۔ قیمت غیر مجدد چار کروپے۔

## عقل کی ماہیت

مولانا محمد عثمان صاحب فارقیط چین ایڈ بیئر روز نامہ الجمیت دھے  
”عقل“ کی حقیقت کیا ہے؟ اس کا دائرہ عقل محدود ہے یا لا محدود؟ وہ قابلِ اعتبار ہے با  
ساقطِ الاعتبار، سطورِ ذلیل میں ان ہی مباحثت پر دشمنیِ ذاتی کی تکریکی ہے۔

انمارِ عویں اور آنسوویں صدی کی ادبیت اس امر کی مدعا ہے کہ دنیا کی اصل صرف مادہ اور  
ازبی ( وقت ) ہے، ان ہی دو فتوں سے دنیا کی ہر چیز نے ترکیب پائی ہے اور ان ہی کے لپور پر کائنات  
کا اعلان ہوتا ہے۔ بخار ہر معلوم ہوتا ہے کہ زندگی اور شعور (-consciousness) مادہ کے ذائقہ  
سے باہر نہیں مستقل وجود رکھتے ہیں۔ مگر مادیت کہنی ہے کہ ان کا کوئی مستقل وجود نہیں، ان کا مرضیہ بھی مادہ  
اور ارزبی ہی ہے۔ مادہ کے اجزاء کی ترکیب سے جو ایک خاص قسم کی حرکت پیدا ہوتی ہے اسی کا نام زندگی  
ہے اور زندگی کی ترقی یا افتدہ صورت کا نام داشت یا شعور ہے۔ اور جو نک مادہ پر طبعی اور کبیا وی قوانینِ قانون  
ہیں، اس بنے زندگی اور شعور بھی ان ہی قوانین کے زیر اثر میں مقاطلیں کو دیکھو، اس میں کشش موجود ہے  
مگر کشش مقاطلیں سے کوئی ملکودہ چیز نہیں ہے، اس کے ذرات ہی میں یہ خاصیت موجود ہے کہ ان ہیں  
ذب کشش ہو اور وہ دوسرے احیام پر اڑ دالیں۔ یہی حال شعور کا ہے کہ فدات کے انتقال سے اس  
کا گھر ہوا جب ذرات منتشر ہو جاتے ہیں تو شعورِ دادداک کی کیفیت بھی راک ہو جاتی ہے اور اس فتنہ  
کو ہم موت بالا کرتے ہیں۔

علمِ الحیات (Biology) نے ادبیت کی تابید میں بہت ساملاً جمع کر دیا ہے

اُس سے بتا ہے کہ جس جو تحریات (سلسلہ حادثات Proto P) سے زندگی کا ظہور ہوتا ہے فدا س کی ترکیب کاربن - ہائڈرجن - اکسیجن - ناتھ روجن سے علی میں آتی ہے۔ یہی گیسیں دوسرا بھی اور شعور را دہی کی ترقی یا فتح صورت کا نام ہے اسادہ سے یقینہ ان کا کوئی وجود نہیں ہے بلکہ وہ کے ان دلائل پر غور کرنے سے معلوم ہو گا کہ ان سے زندگی کے خانق کی گرد کشائی نہیں ہو سکتی۔

(۱) علم الحیات سے ثابت ہے کہ انسانی جسم کے نام ذرات سات یا اسال میں بالکل ہی بدلت جاتے ہیں۔ آج ہمارے جسم میں جو ذرات ہیں وہ انسال پہنچنے لئے اور موجودہ ذرات انسال بعد معدوم ہو جائیں گے اور انہی مگر نئے ذرات کا ظہور ہو گا۔ گر شعور یا دماغ بھی ذرات ہی کے ذرات ہوتے تو جماعتی نظام بدلت جانے سے اسے بھی بدلت جانا جائے اور انسان کو یہی یا دزہن جائے کہ ایک سال یا دس سال پہنچ کیا وانہ لگڑا تھا اور اس نے نین سال پہنچ نسک بھی کھا تھا یا نہیں؟ مگر معلوم ہے کہ لذت جگہ کیا دماغی نک دماغوں میں تازہ ہے اور دہ ۲ سال کے دماغات نک کی تفصیلات دماغوں میں محفوظ ہیں۔ اکثر لوگوں کو سمجھنے کے دماغات بیکیا یاد ہوں گے حالانکہ اپنے نک ہملا جماعتی نظام کی بار بدلت چکے اس حقیقت سے معلوم ہو اک شعور ایک الیکٹریکی ہوتی ہے جس کا انحصار ذرات پر ہی ہے۔ ذرات بدلت جانتے ہیں مگر شعور باتی رہتا ہے۔

(۲) یہ کہنا کہ جو قائم مادیات پر گزار ہی دری ذہنی کا ناتھ پر بھی گزار میں مشاہدہ کے خلاف ہے لہذا اس کا یہ تجویز ہی غلط ہو اک ذہن اور شعور مادہ کی پیداوار ہیں۔ مادہ کے ذرات میں جنم سائز - ذہن - شکل سب کچھ موجود ہے مگر شعور ان اوصاف سے خالی ہے۔ آپ پھر سے می کا سرچوڑ سکتے ہیں کیونکہ دونوں میں مادی ذرات ہیں گراسی پھر سے آرزو اور خواہش کو نہیں پھوڑ سکتے کیونکہ خواہش سائز - شکل اور ذہن سے خالی ہے آپ اپنے ہاتھوں کو ناپ سکتے ہیں مگر ذرا اپنی تمناؤں کو قواناپ

## رد نکتہ، بقول سرہمیں جنیز

ندم رسمی کو چھپ کر گئی شیج بجا سکتے ہو کہونکہ ان دونوں کا متعلق ظاہر ہے لیکن ماہیا ذات اکیٹ شاعر کے مामع کو ظہور میں نہیں لاسکتے مگر اور کے مامع انہادی ذ ذات میں کافی تھیں۔ نہیں میں یہ کہتا کہ سور، ذ ذات ہی کی وجہ کرتے کہب کی ایک نسل ہے زاد جو ہی وجہ پر ہے اس میں سرہمیں (۱۶)

اب فیصلہ کیجیے کہ ذہنی کائنات پر طبعی اور کیمیادی قابلین کس طرح ہکڑاں ہو سکتے ہیں؟ زندگی اور شعور کے متعلق یہ مادہ برستا نظر ہے اب جدید فلسفہ کی بہشی میں مرعوف قرار پا چکا ہے اس کی وجہاں سرگار ہکڑا بہنکن اور سرہمیں جنیز کے اس نظر کو فروغ حاصل ہو رہا ہے کہ شعور ای اصل مادہ نہیں بلکہ مادہ کی اصل شعور ہے، مادہ زندگی اور شعور کو پیدا نہیں کر سکتا، سور، شعور، مادہ کو پیدا کر سکتا ہے اور خارجی دنیا اسی طاقت کا مکس ہے جسے ہم ادا ک، سور۔ آگاہی اور زندگی سے موسم کرتے ہیں۔

حق کی ہائیت | سطح بالا سے اتنی بات تو روشن ہو گئی کہ مادہ اور نفس دو چہار حقیقتیں ہیں اور ارض پر وہ فراغی ہکڑاں نہیں ہیں جو مادہ پر ہکڑاں ہیں۔ جہاں تک سور کا متعلق ہے یہ انسان اور جوان کا مشترک بہرہ ہے۔ کہ آگاہ ہے کہ روشنی موجود ہے۔ انسان آگاہ ہے کہ پانز روشن ہے ہم اس آگاہی کو سور کے نام سے موسم کرتے ہیں لیکن جہاں سے انسان اور جوان کی سردمیں جدابہ نہیں ہیں رہ ذ ذات کی صرفت ہے یعنی آگاہی سے آگاہ ہونا کثار و ثی سے آگاہ ہے اس سے زیادہ اس کے پاس کوئی آگاہی نہیں گو انسان نہ صرف روشنی سے آگاہ ہے بلکہ یہ بھی جانتا ہے کہ اسے روشنی کی آگاہی حاصل ہے میں پانز کی بہشی سے آگاہ ہوں اور ساختہ ہی اس سے بھی آگاہ ہوں کہ آگاہی رکھنا ہوں پس اپنی آگاہی کے آگاہ ہونا صرف انسان کے ساتھ مخصوص ہے اور اسی آگاہی سے آگاہی کا نام صرفت ذات ہے

اور ذات کی معرفت ہی سے عقل دہم کی سرحد شروع ہوتی ہے۔

عقل کی معرفت میں دشواری انسان تجربات کے سپارے اور عقل کے ذریعہ کائنات کے مصور ہوا کرتا ہے معلوم کو دیکھ کر صحت کا کھوج لگاتا ہے جو نیات کے ذریعہ بیانات بھی پہنچنے کی کوشش کر رہے تھے لیکن جہاں تک خود عقل کی معرفت کا عقل ہے انسان آج بھی دوسرے سال بھی کھڑا ہے بن کر آغاز ہی آغاز ہے اور عقل پر نادانی اور جہالت کے پردے بدستور پڑے ہوئے ہیں اب کائنات کے اسرار اس نے معلوم کر لیئے ہیں کہ معلوم کرنے والی عقل اور نئے معلوم ایک دوسرے سے بہت ہی، معمول، عامل سے جدا ہوتا ہے اس نے اثر قبول کرتا ہے غرض عز کرنے والا کسی چیز را اپنے فریض کر سکتا ہے کہ وہ چیز جس پر غور کیا جاتے، غور کرنے والے ہے جدا ہو۔ لیکن جب اب اس بات پر غور کریں گے کہ عقل کیا ہے؟ عقل کے محدود کیا ہیں؟ عقل قابل اعتبار ہے یا ساقط؟ تو گوہ اب عقل پر عقل ہی کے ذریعہ عز کرنے جیسے عقل کی عز کرنے والی اور عقل ہی وہ معمول جس پر غور کیا جا رہا ہے۔ بحث کا فیصلہ اُسی وقت قابل تسلیم ہو گا کہ اس کے فعلیہ کا عقل اُس کی اپنی اُس سے زبوگ ہیاں عقل ہی بخچ ہے اور بحث ہی عقل ہے۔ اب یہ کس طرح ملکن ہے کہ عقل اپنے سفنا عقل سے کام لے اور اپنے متعلق فرد ہی فیصلہ کرے اور اُس کا اپنے متعلق فیصلہ قابل اعتبار ہے ہو؟ یہ ہی دو مشکلات جو عقل کی معرفت میں شامل ہیں انسان ہی سے گھبرا کر عام خواہ یہ ہو گیا کہ عقل اور اس کے فعلیہ قابل اعتبار نہیں ہیں۔

عقل و واس عقل و واس کے بغیر خارجی اشیاء کا ادراک نہیں کر سکتی، واس، مواد فراہم کرنے میں اور عقل اپنیں رتیب دیکھنے سے آگاہ کرتی ہے، ایک بہرہ شخص عقل سے بہرہ درہنے کے باوجود اُرائی کیفیت کا ادراک نہیں کر سکتا ایک اندازا، عقل استفادہ کے باعث مصنوعی باتا سکتا کر جگ کی خوبیت کیا ہے۔ اس بیکے کو واس مواد فراہم کرنے ہیں وہ سرے سے فائدہ ہیں۔

بذرداہ آگئے بڑھتے۔ وہ اس میں کوئی الباہار (sense) موجود نہیں ہے وہ عقل کو  
نہ پر غور کرنے کے لئے مراوا فراہم کرے اور عقل اپنی ترتیب دیجکا اپنی حقیقت صلوم کرے  
وہ عقل کو اپنی نسبت چند ایسی خاصیتیں مزروع صعلوم ہیں جن کی بد دلت وہ عقل جوانی سے ممتاز  
روجائی ہے مثلاً عقل ناقلن کو تسلیم نہیں کر سکتی۔ اس کے زدیک یہ بات کہ ایک چیز بک وقت میں  
جو رسمی ہو اور محدود نہیں بھی عقل نخواہے وہ وعدہ وعدہ با پیچ کے کلیہ کو کبھی با در نہیں کر سکتی۔ نیز اسے  
بی معلوم ہے کہ اسی کا دارہ عقل محدود ہے اور وہ ایک خاص حد سے آگے قدم نہیں آ سکتی  
بلکہ یہ بات کہ وہ خود کیا ہے ؟ اُس کی دشمنی سے باہر ہے کبھی بکھر بہاں عامل اور ممول ایک ہیں  
وہ عقل پر عزور کرنے والی عقل ہی ہے اور ظاہر ہے کہ اپنے بارے میں اس کا فیصلہ قابل اعتبار نہیں  
یہ سکتا۔

عقل رہنماد | عقل کی ان تمام نامہ صفاتیوں اور کوتا ہیوں کے باوجود اعتراف کرنا پڑتے گا کہ وہ جو کا  
زندگی میں رہنمائی کرنے والا ایک زبردست جو ہر نہیں اور ہم اس کے ذریعہ ہر چیز کی بعین بالوں  
وہ جعل چیز دل کی ہر بات کو معلوم کر لیتے ہیں ہم نے عقل کی ہی بدو دلت آلات کی استعمال کرنے  
لہا بجا دکھنے پر قدرت ماضی کی، ہمارے نزد گوئے نے اسی کے ذریعہ آگ بیسی چیز دیافت  
۔ بغیرہ بتا کہے کہ حقل ایک مفید چیز ہے اور وہ زندگی کے بہت سے معاملات میں ہمدردی رہنمائی  
رکھنی ہے۔

اب بہاں یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا عقل قابل اعتماد ہے ؟ کیا اس کے فیصلوں پر بھروسہ  
پایا جاسکتا ہے ۔ لفظیات کی دو قوں شاخوں بینی کو داریت (Sense of Discretion)  
وہ علم بجزئی نفس (Partiality of Soul) کا دعویٰ ہے کہ عقل کا کوئی مستثنی وجود نہیں،  
اور وہ کی اکاؤنٹی بھن دیہم ہے ۔ طلاقیات خیراً طلاقی جذبات کی پیداوار میں۔ زندگی کا کوئی معقد نہیں

انسان کائنات کی مشین کا ایک پر زہ ہے۔ ہم جسے عقل کہتے ہیں وہ دراصل خواہش کا ہد دوسرنام ہے۔ عقل کسی چیز کو صحیح یا خلف نام بت کرنے کیلئے دل کا سہارا اذہن مذہبی ہے اور جو نکودھ فوائیں تعلیم و زربت، موروثی انتہات اور ماحول کی پیداوار ہے اس بتتے وہ آزاد ہیں ہے اور جب وہ آزار ہیں تو اس کا استدلال اور اس کے فیصلے بھی آزاد اور قابلِ اعتماد نہیں ہو سکتے۔ بیسویں صدی کی نفسیات کا یہ بہت بڑا کارنامہ ہے کہ اس نے ساری کائنات کو غیر عقليٰ تحریر دیا اور عقل کو خواہش نما کے کارنامے کی آزادی سلب کر لی

نفیانی دلیل کا تجزیہ اگر نفسیات کے اس فیصلہ کو درست تسلیم کر دیا جائے تو سوچ علم و حکمت دریافت در اکتشافات، انسانی نگ و دو اندھوں نفسیات در اس کے فیصلوں کا کہا انجام ہو گا؛ علم اور نفسیات کہنے ہیں کہ عقل قابلِ اعتماد نہیں مگر سوال یہ ہے کہ ان کا یہ فیصلہ کو  
عقل قابلِ اعتماد نہیں

کس طرح قابلِ اعتماد قرار پائے جائے؟ یہ دعویٰ کہ عقل قابلِ اعتماد نہیں تو کس فیصلہ پر بنی ہے؟ اگر انہیں نے عقل بھی کے ذریعہ عقل کے خلاف فیصلہ کیا ہے اور عقلي دلیل سے عقل کو بے اعتماد کر لیا ہے تو ان کا یہ فیصلہ بھی قابلِ اعتماد نہیں ہو سکتا کیونکہ عقل کے خلاف ان کا فیصلہ خود عقل پر بنی ہے۔ اگر کوئی کہے کہ میری آنکھ دیکھ رہی ہے کہ کوئی آنکھ نہیں دیکھ سکتی تو تم اسے خبلی نزار دے گے کوئی نہیں کہے گا کہ میرا دل گواہی دے رہا ہے کہ میرے اندر کوئی دل نہیں۔ اگر ہمارے اندر دل نہیں تو دل کے خلاف گواہی کون دے رہا ہے؟ اگر عقل قابلِ اعتماد نہیں تو اس کے معنی یہ ہوئے کہ اس فیصلہ کو کہی نہ ماکرو عقل قابلِ اعتماد نہیں کیونکہ یہ دعویٰ بھی پر بنی ہے در حقیقت نفسیات نے عقل سے بغاوت کر کے وذہ بخیں نفسیات سے بغاوت کی ہے اور یہ باغر کرنا چاہا ہے کہ عقل کے خلاف اس کی کوئی بات قابلِ اعتماد نہیں ہے۔ عقل کے مدد اس بات سے کسی کو انکار نہیں کہ عقل کی ایک صحبے۔ اس کے اندر یہ صلاحیت ہی ہے

کو اپنے دارہ سے باہر قدم رکھ کے لیکن اس مدد بندی سے پر نتیجہ نہیں ہوتا کہ عقل قابل اعتماد نہیں اگر عقل قابل اعتماد نہیں تو اس کی مدد بندی بھی فائل نسلیم نہیں کیونکہ عقل ہی کا پہنچاہ ہے کہ اس کی ایک صیغہ خالدہ اس میں روکر دہ کام کر سکتی ہے جو

عین لوگ کہتے ہیں کہ عقل کا دارہ محسوسات ہیں جو اشارتیں اور حواس سے باہر

( Actual content ) میں ان کا اداک عقل کو نہیں بلکہ وجہان ( intuition ) کو ہوتا ہے۔ خلائق عقل حواس کے ذریعہ آگ کی حرارت اور بآبی کی برودت محسوس کرنی ہے۔ لیکن بھی، بدی، ظلم وال الفاف۔ زمان و مکان کا احساس صرف وجہان کو ہوتا ہے کہ یا سائنس کا دارہ مظاہر و وجہان کا دارہ حقائق ہیں۔ اگر عقل حقائق میں دنادنہ اور کوئی فیصلہ کرنی ہے تو اس کا پہنچاہ قابل اعتماد نہیں لیکن عورت کی بات یہ ہے کہ مظاہر اور حقائق کی تفہیم بھی تو عقل ہی نے کی ہے اور عقل ہی نے بتایا ہے کہ اس کا دارہ مظاہر ہیں حقائق نہیں اگر عقل، وجہان کی نشانہ ہی کرتی ہے تو وجہان بھی ایک عقلی حقیقت ہٹھری۔ اب اس کا جو فیصلہ بھی ہو گا وہ بھی عقل ہی کہلا سے گا۔

عین لوگ کہتے ہیں کہ کائنات کے آغاز و انجام سے پر دہ ہٹانا، زندگی کی غایت پر روشنی ڈالنا۔ روح کی بیعا اور تافق مجازات کے اصول واضح کرنا اور اخلاقی قوانین کی تکمیل کرنا، عقل کا نہیں دی اور مذہب کا کام ہے۔ کیونکہ یہ حقائق عقل کی دسترس سے باہر ہیں ہم کہتے ہیں کہ یہ مدد بندی بالکل سمجھ ہے اس کے باوجود دی اور مذہب کے ضمیمے سزا سر عقلی ہیں کیونکہ عقل نے بتایا ہے کہ فوائد اخلاقی اور کائناتی مغلنہ مذہب سے ہے اور اس راہ میں عقل درمانہ اور لاچار ہے۔ روحانی امور میں جب عقل ہام نہیں کر سکی تو اس نے ہستہ دھرمی سے کام نہیں لیا بلکہ اپنایا کام مذہب کے حوالہ کر دیا اب مذہب خفہ کا جو بھی فیصلہ ہو گا سے متعلق ہی کہا جائے گا۔ کیونکہ عقل ہی کے ذریعہ ہیں عقل کی ناوارسائی اعلیٰ نہیں اور اسی کی نشانہ ہی پر ہم مذہب کی بارگاہ بک پہنچے جاتے اس لئکے کہ ہم عقل کی قویں کو

اداس کے اعتماد پر تک لائیں ہیں اس کا یہ احسان بھی نہ جھوٹا جا ہے کہ اس نے ہم پر ایک نئی راہ کھوئی اور جو نام اس کی دسترس سے باہر خارہ اس نے مذہب اور دیندان کے والہ کر دیا۔ جس مفہوم نے انسان کو بنایا کہ جہاں عقل کی صrift ہوتی ہے دمیں سے مذہب کی سرحد شروع ہوتی ہے وہ یقیناً قابل احترام کیا نہ تار اور لائق استناد ہے، اگر وہ قابل اعتماد نہیں تو اس کا یہ فیصلہ بھی کہ یہ کام مذہب کو انجام دینا جا ہے قابل اعتماد نہیں ہو سکتا

فلمہ غرض عقل اپنی نارسائیوں کے باوجود ناکارہ اور بے سود نہیں ہے زندگی کے مسائل میں وہ ہمدردی ارہنا یا کرنی ہے کائنات کے اسرار کا بتبہ لگاتی ہے اور جن امور کی عقدہ کشائی نہیں کر سکتی اور ان میں بھی انسان کو بے بار و بدوگار نہیں چھوڑتی بلکہ بہانی ہے کہ اس نے معاملات میں انسان کو کسی کی رہنمائی قبل کرنی جا ہے جہاں تک وہ ساختہ جا سکتی ہے سب سے آئے رہتی ہے جہاں نہیں جا سکتی وہاں مسافر کو مفید مشورے دیتی ہے۔ اب جو مسافر عقل کے بیانے ہوئے رہنا کو قبل کرتا ہے وہ عقل سے اخراج نہیں کرتا اگر وہ مذہب اور دینی کی زیر یہ ایت اپا سفر جا ری رکھتا ہے تو آس کی یہ مذہبی زندگی سراسر عشقی ہو گئی کیونکہ عقل ہی لے پتا یا ہے کہ اس سماں قیامت میں مذہب ہی کی رہنمائی قبل کرنی جا ہے۔ اس طرح گواہت نے عقل کا منشو قبول کر کے مذہب کے معاملے میں عقل کو جانتے کے لیے نہیں بلکہ مانتے کے لئے استعمال کیا اور یہ ماننا بھی خود ایک عقلی حقیقت ہے کیونکہ عقل ہی بعض امور کو ماننے پر مجبور کرنی ہے۔

بعن لوگوں نے عقل کے مقابلہ پر نقل کو رکھا ہے یعنی جو بات عقل سے نہیں بلکہ دینی اور نبوت کے ذریعہ معلوم ہو وہ نقل ہے مگر ہمارے خیال میں تقسیم ہی سرے سے منطبعے اگر ہماری عقل اپنی نارسائی کا اعتراف کر کے ہمارا تقدیر ہے جس سے رہنا کے ہاتھ میں دستے دیتی ہے تو پڑھ عقل نقی کیسے بن گیا؟ وہ تو سراسر عشقی ہے کیونکہ اسی نے ہم کو مذہب اور

دھی کی راہ بنائی ہے۔ قرآن کریم نے اسی درجہ سے انی دعوت کو بصیرت کہا ہے اور انسانوں کو نذر برکت کی ہدایت کی ہے اس کا یہ کہنا کہ عقل سے کبھی کام نہیں لینے؟ کیا ان کی غفلت پر پردے پڑ گئے ہیں؟ وہ تفہیق کی راہ کبھی اختیار نہیں کرتے اس بات کی طرف اشارہ ہے قرآن جو کچھ کہتا ہے خواہ وہ عقل میں نہ آتے سر اسرار عرضی ہے کبھی بکھر عقل سليم ہی کا یہ تفہیق ہے کہ عالم غیب کے اسرار اس شخص سے معلوم کیتے جائیں جبکہ پر غیب سے فیضان ہوتا ہے اور جس کا غیب الغیب سہتی سے براہ راست مغلن ہے!

## قرآن اور تصوف

(ماہیت داکٹر میر ولی الدین حسنا ایم۔ لے پی ایچ دی)

ڈاکٹر ماحب نے اس گروہ مایہ تالیف میں حصیقی اسلامی تصوف کو منطقی ترییب و دفعت کے ساتھ نہایت عمدہ اسلوب میں پیش کیا ہے، تصوف اور اس کی تعلیم کا ملی مقصود مقام صدیت روح الالہیت کا حصول ہے اور یہ ظاہر ہے کہ اس نازک اور مشکل مسئلہ میں قسم کے الجاذب ہو گئے ہیں بلکہ کہا یا سکتے ہے کہ یہ مختلف قسم کی گمراہیوں کا سرچشمہ بن کر رہ گیا ہے تو اس کے کتاب دست نت کی روشنی میں اس سلسلہ کی تمام الحسنیوں اور زاکرتوں کو ہدایت دلنشیں اور عالمانہ پیرا یہ میں مٹا کیا ہے تفریح میں ایک مقدار ہے جس میں تصوف اور صوفی کی نقطی تھیں، تصوف کی شریعت احمد، دیگر بارث مخدوم پر بصیرت افراد کلام کیا گیا ہے اپنے موضع کے مخاطب سے قابل مطالعہ کتاب ہے جس سے جسے عنوانات ملاحظہ ہوں عبادت و استغاثات قرب دعیت، تنزیلات پرستہ، خیر دشمن، جیون، ہات و شہروں، صفات بُری نقطی فیمت و درد پرے محلہ تجذیب و تعبورت گرد پوش میں روپے۔

# علمی اور زبانی پر کمک

از جناب سید ابوالفضل صاحب رضوی

روزناموں کی عام روش کے خلاف سید صاحب نے "علمی روزنامہ" کی جدت آئینہ طرح  
ڈالی اور اس تقریب سے بڑی اہم اور کام کی باتیں زیر قلم ہیں، ۱۹۷۲ء میں "بریان" میں اس سلسلہ  
چند مقالوں میں شائع ہتھی تھیں کہیں سال کے بعد آج بھرپریں اسکے مقابلہ مرا ہے، یہ تمام مصائب ۱۹۷۴ء کے روزنامہ پر ہیں کہیں (دیر)

## حالات اور آرزویں

آرزو انسان کی انقلاب پرست نظرت کا تقاضا ہے اور آرزو ہی دماغی بالغیں کا نیگ  
ہیں۔ اگر آرزو نہ ہو تو کائناتی ظائف کو گرفت میں لا سکتے کا ہر دروازہ میں ہو جائے اور اگر آرزو نہ  
ہو تو فریب تھیں کا کیلی سیبیا کی دعویٰ اسے معاملہ نہیں دے سکتا۔ آرزو زندگی کی سب سے بڑی لمحت  
ہے اور آندوہی سب سے بڑی لمحت۔ اگر آرزو نہ ہو تو جایاں مسائل کی کشش زندگی کو آگے بڑھانے  
کا شوق اور عیش و بہار کی دنیا کی پیش کئے کا کوئی راستہ نہ رہے بیکن اگر آرزو نہ ہو تو سر برستا نہ ہو بلکہ  
کا انتشار، نیزگوں کی ارواح سے مختلاط دود کر سکتے ہو جیم، محبت اور معاف پرستیوں کا معاملہ نہیں  
رسے غلط راستہ اختیار کرنے پر مجبور نہیں کر سکتا جب تک انسانیت آندوں کے پہانے اور سینیں مقرر  
نہ کر سکی، عیش و نیمات کی راہ دبافت نہیں کر سکتی قرآن نے بتا یا تھا کہ "امانی" (آرزویں) جا ہے  
مسماں کی ہیں یادو سرے ذہبی گرد ہم کی مہلکہ کا رخ نہیں بدل سکتیں۔ مگر فرمی دیکھی گئیں  
کہ مطلب ہی سمجھنے کی کوشش نہیں کی گئی۔ کیا آرزو دن ہی سے انقلاب نہیں آتے، کیا آرزوں ہی نے

زندگی کو زندگی نہیں بنادیا۔ پھر قرآن آرزوؤں کو بے نیچہ کیوں فرار دے رہا ہے آرزو و بہت اچھی چیز ہے اور بہت انقلاب ایجاد ہے حتیٰ کہ نتا مسح اس ہی کے زایدہ ہوتے ہیں مگر اس کائنات میں ہماری آرزوؤں کے لئے ندرت نے ایک "رجح بہا" بنایا ہے۔ اگر موجود کا بہاؤ اسلامی سست ہو گا تو بہتر نتا مسح پیدا ہو کر ہیں گے اور اگر اس کے خلاف ہو گا تو ہرگز کامیابی نہیں ہو سکتی۔

بہاں ایک اور کائناتی قانون بھی کام کر رہا ہے جس سے زندگی کی کوئی نفاذ اپنے نہیں جا سکتی مذہبی لوگ اُسے تقدیر، قسمت اور بیانہ ندرت سے تعبیر کرتے ہیں۔ اشتراکی ٹھوس مادی حالات اور نارقی نفاضوں سے بھی طرح ایک مذہبی ذہن کے زدیک تقدیر کے خلاف کچھ نہیں ہو سکتا ایسے ہی بالغاظ دیگر اشتراکیت پرست کے زدیک تاریخی ما دینت کے خلاف کسی ذرہ کوئی جنبش نہیں ہو سکتی دونوں گروہوں اس چیز کے قائل ہیں کہ انسانیت کو ایک ایسے قانون سے بکھڑایا گیا ہے جو اس کے افیاء میں نہیں، انسانیت کی محرومیوں کا دوزن کواعتراف ہے گریا ایک اُسے آن دیکھے خدا سے نسبت دیا ہے اور ایک آن دیکھی از جی سے مذہبی لوگوں کے زدیک بھی ایک شعورِ مکمل کام کر رہا ہے اور اشتراکیوں کے زدیک بھی گراشتراکی ایک ایسے شعور سے زندگی کو دانستہ کرنے ہیں جو اذعا، ہبہ اور گونگا ہو، ملا کم اگر زندگی اذد سے شعور کے ہاتھوں میں کمیل رہی ہوئی تو تسلیم اور تغیر کا مشترک تصور ہے زندگی منزل پر ارتقار کے نئے تھیک تھیک کام ذکر سکنا خلدا تاریخی ما دینت کو فیصلہ تقدیرِ شدید کرتے اور نظری نفاذ پر بیان رکھتے ہیم آہنگ زندگی کی آرزو و کنایکی "مراثی و دہم" کی ایک نئی قسم نہیں اگر انسانی فطرت اپنی سی پیغم سے طبقائی نفاذ اور اس کے مکروہ کو مٹا سکتی ہے تو اسے تاریخی جدیت کا غلام نہیں کہا جا سکتا ہمایا عبوری دور کا نفاذ سمجھ کر اسے انسانیت کے نئے غیر بنا جا سکتا ہے یا تو تاریخی جدیت کی خدائی "شیطان کی خدائی" نہی درست اس کی تباہ کاریوں سے باہر آ سکتے کی کیا صورت ہرگی احمد اصل اشتراکیت معاشری ما جوں کے بعض رجحانات کا نشکار ہو گئی طبقائی نفاذ کے

مکار اور راستہ فیضان اور مغلیق قدر وں سے تفاسد رکھتے دلی محدود وقت کو بھی تغیریات کے پیشہ  
پڑائیں گے کا راستہ ہے تغیری و اثبات اور حق کی جانب تربیتے چلے جانا ہی کائناتی قوانین کی غائبی کی لگ  
اسا بنت انسانی نظر سے ہم آہنگ پڑنے ہوئے ارتفاق کی منازل ملے رکھے گئی ذلتیقی ساخت  
کے بجا تو سے بھی دہ بھی کام یا جاسکتا ہے جو بصورت دیجھ ممکن تھا، تغیر صدر ہو گئی مگر تغیر وہ ہی ایسا ہا  
جس کا مفہول پہلے ہی دن ہو چکا تھا اس سے زیادہ کیا بد شکی ہو گی کہ اتنا بہت ہمیشہ ایک ہی پہلے  
مکنی رہی۔ کبھی مکر و اخلاقی ہی کو راوی تجارت فرادر ہیا گیا اور اگر کبھی پٹا کھایا تو نار یعنی ہمودت ہی کو سب  
کچکہ دینے کی جوأت کی گئی۔ کائناتی قوانین سے ہم آہنگ پڑ سکتے کی اکزو گل فریب تحمل نہیں تو کیا  
جا سکتے تھا کہ کائناتی قوانین، بہت دشمنی کی بھول بھیاں سے کس طرح گذر رہے ہیں، کیا منفی کی نہیں  
ستاروں کی الگ الگ راہیں، نشوونما کے تھے نظامِ ملکی اور ارضی کا اختلاف، نہ صرف بک تغیریزندگی  
ہی کے نئے کام کر رہا ہے بلکہ کسی فرم کا تغیر بھی قبول نہیں کرتا، بہت دشمنی کے نہراں کائناتی مکار اور  
کیا پی گر دشمن سے نئے نئے سارے جگہ کافے اور نفعی اور نفعی سے ارضی سرایہ کو نشوونما دے سکتے  
کا راستہ بدل سکے کیا کشش درشن کا تکلیفی نظام، شاعروں کے اڑات، بارش کا تعاون اور فائدہ  
دوداں کے خواص، جزر افیکی افادہ طریح، ہبڑوں کا موجی خط مستقیم، مغرب کا وجد و قصہ اور ندا کی کی غناکی  
کوئی چیز بھی جو لوں ساتھی قبول کر سکی۔ جو ناگزینوں، سباط زندگی کے نئے نئے نقشوں، فکری اور معنوی  
التفویات کی گردوں سے کب کچھ نہیں ہو رہا، کون سے ”نشابہات مٹانی“ کون سے ہم آہنگ مگر  
اصلی تغیرات نہیں ہو رہے لیکن کیا ”محکمات“ بنیادی قوانین حیات، صاباط تغیری و ارتفاق کی کوئی  
وغد اور بنیادی سبقوں کا کوئی سکریزہ بھی توڑا اور یہ لا جا سکتا۔ نالیش گاہ میں کتنی ہی درجہ بندی اور  
گوناگونی پیدا کر دی جائے منصوبہ بندی کا بنیادی آٹھ نہیں بدل سکتا۔

باکل بھی حال انسانی زندگی اور اس کے قانون ارتقاء کا ہے، اتنا بہت صرف ایک ہی بیڑ

ہذا نام تھا، خلقِ عظیم یا انعام کو دیکھنے کے لئے بزرگ تحریری کردا تو سورہ سماجی تحریر، بیغیرہ دون کی دعوتِ حق ہو جانا تائی  
ماہینت کے نتائج اگر انسانیت کے ذکر وہ تصویر تک نہ پہنچا سکیں تو ان کی کوئی قیمت نہیں، اخلاقی فائدہ  
ہی وہ بینا وی چیز تھی جسے ایک طرف انسانیت کے خواب کی تحریر بھی کہہ سکتے ہیں اور دوسرا طرف  
انسانی ارتقاب کیا، اگر معاشری نشوونما کے بعد اخلاقی قدر وہ کو نشوونما دینے کا سوال ہی باقی نہ رہتا۔  
اس کی صفر درست ہی نہ ہوتی تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ معاشری زربات ہی منزل جات ہیں لیکن اگر معاشری  
ارتقاء کے بعد بھی ذہتی، اخلاقی صلاحیتوں کے بیدار رکھنے کی صفر درست ہے تو گون کہہ سکتا ہے کہ  
انسانیت کا مفہوم بالعین اخلاقی قدر وہ کے علاوہ کوئی دوسرا می چیز ہو سکتی تھی آپ کہہ سکتے ہیں کہ  
جن طرح کارخانہ جات کو زندگی کا نشوونما کر سکنے کے لئے مادی نفاد سے گذرا ضروری ہے ایسے  
ہی معاشری نفتاد کو بھرا ہکر اکٹھا کر مٹا دینے کے بغیر اخلاقی قدر وہ کوئی بن الادفای انسانیت کا مستقل پیدا نہ  
ہیں بینا یا جاسکتا، مجھے اس سے انکار نہیں، انسانیت کا نسب العین جا ہے اخلاقیت ہو یا کچھ اور  
اس کے لئے مادی مطاہر اور معاشری چد و چید کی صفر درست ہو گئی اخلاقیت کوئی شاعر انہیں تخلی نہیں  
لیکن محسوس حالات کی رگوں میں دوڑنے والے "گرم خون" کا نام ہے، مادی حالات جسے گویا گویا  
ہوں گے اخلاقی ہماروں کو بھی اتنی ہی زیادہ غالباً نمائش کے موقع میں سکتے ہیں۔ مادی کائنات کی گونا  
گونی ہی نے ثابت کیا کہ روح کائنات اور خدا کی قوتِ خلق دا بداعز زندگی کے لئے "راہ ہائے دین  
پر وہ" رکھی تھی لہنگی ایک بکیاری مرکب ہے اور ایسا مرکب جس کے نام اجزاء ایک فامی تواندن کوئی  
ہوں، اگر اس تواندن کو نظر انہا کر دے جائے تو ہر کیا وی مرکب کی طرح اس کے خاص و نتائج بھی  
مختلف ہو جائیں گے اشتراکیت کی غلطی صرف اتنی ہے کہ اس نے محسوس حالت کے دائرہ میں  
بنادی جنتیت سے فکر و اخلاق کو داخنی نہیں کیا جس طرح پیداواری حالات ایک محسوس جنسیں یا بے  
ہی اخلاقی اُنھیں بھی ایک محسوس چیزیں مادہ کے "محسوس پن" کا تخلی بول گیا اب وہ کچھ کہ مالات

کے نہیں پر یہ کا تحلیل کب بدلتا اور تاریخ کو اُس راستہ پر لاتا ہے جو تفاصیل و شمن اور تعمیر بل وغش ہوتے کے سوا کچھ نہیں۔

انی داستان سننے کے بعد آپ سمجھ گئے ہوں گے کہ وہ ”مرج بہا“ جس کی سمت آنسوں کو بہنا چاہتے کوشا ہے اخلاقی قدری اور نہیں حالات اگر ہم ان میں سے کسی ایک چیز کو بھی چھین گیں تو بہتر نہیں بھل سکتے، مادی ماحول بھی ایک طاقت ہے اور مکروہ اخلاق کے خلاف بھی ایک طاقت سذہب کا مطالب بھی ہیشہ یہی تکمیل ذہن بہار عمل صالح کا تصور اس کے سوا کچھ نہیں کوچھ نہیں اور معاشری رجہنات کو ہم آنگک تیز رفاری سپرد کا ہاتے۔ جو لوگ ”صراط مستقیم“ اور سبل رب (نشود نہایا راستہ) سے کسی ایک سمت ہٹ گئے امہنیں یا تو بتاؤں، روؤں اور دوسرا یا میخوبیاں طافتوں کا غلام ہونا پڑا۔ بالغاء درستیوں کے درمیان جنگ درجنگ کی مشکلات کا، اس بنے آنندلا کو ہبہت اخلاق اور نہیں حالات کے درمیان سرم زندگی کی اجازت دینا چاہتے۔ اس طرح اگر آپ نے کچھ بھی رنگ حاصل کر لی تقدم پر آپ کو اندازہ ہوتا رہے گا کہ لوگ طرح طرح کے سکتے میخوبیائی تصورات میں زندگی اسبر کر رہے ہیں مجھے اس نقطہ پر پہنچنے سے پہلے کبھی اندازہ نہیں کا مکاک ”اچھا خاصہ میغقول آدی“ ہونے کے باوجود کتنا میخوبیائی ہوں۔ میخوبیا اور جزوں کی کوئی ایک ہی قسم نہیں جس کو متین کیا جاسکے۔ دوستوں۔ عزیز دوں سے سہر دی کی توقعات ہماری بھی منزل پر فوجی سے پائیدار مسادات وغیرہ پرستی کی امداد ہی اپنے اپنے عقامتو درسم کا وقار اپنے نہیں دشل اور مدن کی برتری کا تحلیل اپنے مفاد کی ازاں بگرانی، مستقبل کے دشندے نقشے، صفتی کی یاد۔ عزیز صد بآہلو میں اور سب میخوبیائی طلسم“ کے زخم خوردہ کوئی شخص اور کوئی قوم بھی اپنے میخوبیا سے باہر جائیکھا نہیں چاہتی اور ہر ایک کو جنگ مار کر باہر ہو جانے کی ضرورت ہے کاش یہ بھی ہو سکتا اور وہ بھی، کیا یہ بھی ایک میخوبیا یا یہ ؟ ۔

## اسلام اور نظریہ پر لشیت

ہم دوستوں، عزیزیوں، معلم و اعلیٰ، اپل وطن اور اپنی باری کے افراد سے محبت کرتے ہیں کبھی، وہ اس سینے نہیں کہ انسانیت کا لفڑا مذہ تھا، انسانی ارتقا کی مانگ کی تکہ اس سینے کو نہیں اور قربی دارہ کے اندر ہونے کی بنا پر وہ ہم سے ہمدردی کر سکتے ہیں دارہ سے باہر ہو جانے والا چاہے زدیک اتنی وحدت ہو جائے کہ کوئی قوت پر دارہ مان تک نہیں پہنچ سکتی یہ خالی کتنا ہی غلط اور تباہ کن کیوں نہ ہو۔ ایک نفسیاتی سچائی کی ہے اور عبوری دود کا لفڑا مجبی جذبات کی طبقاً ہر سی سہیتے دارہ بناتی ہوئی پہنچنی میں زندگی کا جو بُن بارہ قریب ترین دارہ کی گرفت میں آسکتا ہے وہ ہی ہمارے نے سب سے فرب بہگا اور وہ ہی ہماری کشش کا پہلا مرکز پوچھ کر فائز فرٹ ہی یہ حاکم جو ہیں دارہ بناتے ہوئے دبیع سے دسیع زہوتی جائیں۔ اس سینے داریل، گروہ بندی نہیں خیالیوں اور محدود ہمدردوں سے انسانیت کو گزرا ہی پڑتا، کوئی فیصلہ کن انقلاب، عبوری دوستے گذسے بغیر نہیں آسکتا۔ بہتر بن پر گرام کی خوبی صرف یہ ہی ہو سکتی ہے کہ عبوری در کو جلد سے جلد گزارنے میں کام دے سکے۔ مذہب کا مطالبہ اگرچہ انسانیت نوازی کے سوا کچھ نہ تھا اگر اُس نے عبوری نفاضوں کا اندازہ کرتے ہوئے، جذباتی لا تزوی پراس طرح میں سکنے کی اجازت دے دی کہ دسیع ترین دارہ زندگی سے ملکراوہ مول نہ لینا پڑے۔ جذباتی لا تزوی پر حسن جگہ بھی قرآن ہمدردوں کا فصور دا ضع کرتا ہے وہی فالص اخلاقی بینادوں پر ہمدردی کے جذبہ کوئی اُسجاہ ناہو این سبیل، سکین، غلام اور مزدیات سے محروم ہونے والے کا حق بھی یاد لانا جانا ہے۔ لیکن اس تکبی ذہن میں کوئی بھی طاقت نہ آسکتی تھی اگر وہ اپنی باری کو اخلاقی قدری اور معاشری حالات سنوار سکنے کی رشیگ نہ دینا۔ مقادر سبتوں کے طوفان میں نفع اندازی سے دیدر رہنے والے ذہن کو سیدار کر سکتا کوئی آسان کام نہ تھا ذہن کو سیدار کر سکنے کے لئے نماز، خواہشات پر کشیدا کر سکنے کے لئے دوزہ اور محساشی زندگی کو ہمارہ بنا سکتے کے لئے زکرہ و صدقفات کا سسٹم باری

سیاگی مگر مسلم پارٹی پیغمبر انقلاب کے تاریخی تفاصیل سے ودھ ہوتی، رسوم و نوادرتیں اٹھتی، دن بیں غلوکرتی اور زندگی کے نسب اینے سے ہست کر مادی فطرت کے ابتدائی تفاصلوں کی طرف واپس ہوتی جاتی گئی حتیٰ کہ آج دوسرے مذاہب اور پارٹیوں سے اُسے کوئی بھی امتیاز نہیں دیا جاتا۔ پر گرام غلط تھانہ نقش صرف ایک گزوری اور ایک غلط جال نے بسا اولٹ دی پیغمبر انقلاب سے جو سیاسی انتدار، جو معاشی سہولتیں اور انسانی علوم کے جو حصے اُبیل سہنے تھے ان کے تفاصلوں کو حسوس کرتے ہوئے زندگی کے ہر گوشے میں جدوجہد کو تیز کرتے رہتے کی اجتماعی کوشش نہیں کی گئی جزا فایقی، قابلی اور طرح طرح کے سیاسی و اقتصادی تفاوں اُبھرنے لگے جس تفاوں کو طاقت نصیب ہو گئی اس ہی نے ایک دارہ بنایا۔ نیجوں میں "سیسے کی دلیوار" جمبوٹی جھوٹی تھوڑے بذپس میں تقسیم ہو گئی۔ تقسیم کا بازار سہیتہ کھرا ڈھونا ہے چنانچہ مسلم پاہلی زندگی کے ہر پہلو میں باہم مکرانی اور دوازہ دن پر دارے بنائی جاتی گئی۔ بہانہ تک کہ ہر دارہ سئٹھے سعینے صفر" میں گم ہو گیا پارٹی میں کو نام حالات نظر آر ہے تھے احساس رکھنے والے دل بر ایڑت پئے اور شودہ مچلتے رہے گر نقار خانہ میں طوطی کی کون سنتا تھا، نہ سننے کی بڑی وعده یہ اعتماد تھا کہ پیغمبر عرب کا یہ آخری انقلاب اپنے "ابدی نقشہ" کے ساتھ کامیاب ہی ہو کر رہے گا نقشہ تبدیل کر کے خدا کو ناراضی نہیں کرنا چاہتے، اس لیے پیدا ہونے والے مسائل کو بھی آج ہی طے کر کے قفل لگا دینا اور اجتہاد کا دروازہ بند کر دینا بہتر ہو گا۔ حالانکہ اسلام کے نقشے میں قومی ادب میں الاقوامی دلبلہ پہنچتے عرب قوم کے طبقے نے قومی نقشوں کو میں الاقوامی سمجھا ہی کے زنگ میں پیش کیا غلبہ شکست ہوتے ہی نہ "خلافت قریش" کا جلنج زندہ رہ سکا، نہ دوسرے نقشے حتیٰ کہ انسانیت کے شعور و تحریر نے معاشی دباؤ سے نکل سکنے کے تھے نہیں کر دی۔ صفتی سرماہہ وار میں نہیں زندگی کا نقشہ ہی بدل دیا تھا، صفتی دور میں نہ انقلاب کے وہ معنی رہے نہیں جنہیں پہلی

تاریخ دہرانی رہی، مطبوعات کی قدیم بہبادی، مذہبی غلبہ کے تھے ذریعہ کشی کی صورت رہی  
تھی مذہبی طبقے کے وہ مقامات جنہیں جاگیرداری نظام میں اڑاہماز رہی مذکیا جاسکتا تھا۔ اس پیٹے  
انسانی دماغ کیوں کریں ادا دینے پر ایجاد کرتا اُس نے بھی بجاوٹ کا علم بینڈ کر دیا۔ صفتی سرمایہ دہلی  
نے زندگی کے ہر نقصہ کو اپنے نئے کار آمد پر رہ بنایا تھا، اشتراکیت نے ہر پر زندگی کو پھیلا کر زندگی  
کی نئی مشتری بنائی مانفراوی ملکیت کو زندہ سمجھتے ہوئے فاکر بندی کر سکنے کی صلاحیت طویل تھی  
کے بعد ہی اُبھر سکتی تھی اس پیٹے ملکیت کی بنیاد رہی کو بناء کردی الگیا ملکیت رہی مذہب ادا  
لئے کام کھلا کر چھوپے کا درد ”مکن ہے کسی وقت الفرادی ملکیت کا تحمل مت جانتے گر تو اس کی خلائق  
کے پیٹے ابھی معلوم کرنی کر دوں تک اسے کسی ان کسی زندگی میں زندہ رکھنے پر مجبر رہیں گے خبر کچھ  
ہی کیوں نہ ہو، سوال یہ ہے کہ کیا حدا اور اُس کا ان دونوں زندگی دراثت کے تصور کو جھوٹ سکتے کی اب اس  
ہمیں دیتا ہے یہ ما تاکہ تندی زندگی کے نتائج الفرادی ملکیت کیلئے جتنا میدان چاہتے ہیں وہ ضرور  
دینا چاہتے تاکہ حکومت اپنی ہمہ گیر ذمہ داریوں کو سہولت سے انجام دے سکے ”گھر گھر کی پناہی“  
ابھی تک کسی میونسپلی کے لس کا دردگ ہمیں گرفراہی ملکیت کے صدد بنادیا تاکہ وہ انسانیت  
جو اپنی معاشی سہولتوں میں دوسروں کو شریک نہ کر سکی حالانکہ ”رہنمایی سوائے“ رعاشی سرمایہ  
کے حق میں جگی قیدی اور ماتحت برابر ہیں) کہلگیا تھا، معاشی نظام کی جگہ بیویوں سے مراد مستقیم  
پر لائی جا سکے، کیونکہ جو نہ سکتا ہے فرآن نے ضرور الفرادی ملکیت کے مدد متعین ہمیں کئے  
کیوں نکل طرح طرح کے معاشی عادات میں وہ حدود برابر بننے رہیں گے لیکن کیا اس ہی نے نفی مانی  
سے گز کرنے والوں کو نہیں لے کارا۔

**وَلِلّٰهِ مِنْزٰلٌ** سماں اپنی اور معاشی سرمایہ کی دراثت انسانیت کو نہیں پہنچ سکتی، یہ ہذا

**الْمُكَوَّاتُ لَا لَأَرْضٍ** کی چیز ہے اور وہ ہی اپنے بعد دیگرے قوموں کو سپرد کرنا رہتا ہے۔

کیا پیغمبر دل کا دھن غلطیم، وہ آنسو حسن جس کی پابندی کے تھے عمار ہزاروں دعویٰ  
کہتے سمجھتے ہیں، جائیدادی وداشت کا نزد رکھنا تھا کیا پیغمبر اسلام کے خلفاء نے کوئی جائیدادی  
وداشت جھوٹری ہے کیا صوفیار اور علماء کرام کی صدھاٹالیں انفرادی ملکیت سے پاک رہنے کی بخشش  
ہی میں ہنسیں گذری اور ہی۔ بھروسات اور علم الفتن کو دین قرار دے کر صفتی سرمایہ داری کو طائفہ  
بنانے کی کوشش کرنا کیا مذکوری صفتی ہو سکتی ہے، تاکہ عوام کی انسانی صلاحیتیں نہ امبر سکیں، ان  
کی زندگی میش و آرام میں نہ گزند سکے،

بچپنے دور میں جاگیر داری نظام، صفتی سرمایہ داری تک اور صفتی سرمایہ داری اشتراکیت  
تک پہنچی ہی نہیں۔ عمار اسلام ان پہلوؤں پر غور نہ کر سکے جو تاریخی دور گزر رہا تھا اس کے نقشہ  
پر میا نقشہ بننے کے معنی زندگی کی صورت جھانٹا ہی ہو سکتے تھے لیکن اگر آج اس کی صرف دست،  
اس کا تغیری نامہ ہمارے سامنے ہے تو کوئی دعہ نہیں کہ مذہب کے نام پر کادٹ پیدا کی جائے  
اسلام وداشت کے بنیادی تصور سے ہرگز اتفاق نہیں رکھتا، قرآن کی آیات گواہ ہیں ہاں حالات  
کے چانکے سے گوارہ کر لینا اس کے ہاں حرام نہیں، وداشت کے تصور سے اسلام کو وہ پیدا شنی نہ فرت  
نہیں جو صفتی سرمایہ داری میں پیدا ہونے والے اشتراکی ذوبان میں آپ دیکھ رہے ہوں گے ہمقد  
انسانی صلاحیتوں کو انجام دے ہوئے ہر طرح کی جنت بنانا ہوا، چلے ہے ہر کوئی کا ذیزان مددگار ہی  
کیوں نہ ہو۔

پیغمبر انقلابات اور آن کے نقشے ہرگز "ابدی علقہ" نہیں رکھتے، کوئی پیغمبر ہے جس  
کی شریعت نہ بدل گئی ہو، کوئی پیغمبر ہے جس نے حرام کو حلال نہیں بنایا بلکہ حضرت عینی (علیہ  
السلام) نے تو اس ہی چیز کو اپنی پیغمبری کی دلیل بنالیا تھا، ابدی سچائی مذکور کے قانون زندگی اور  
امس کے فیصلہ کن نتائج کے سوا کچھ نہیں پیغمبر آسمانی دار و خدا، بن کر نہیں آتے تھے بلکہ انسان

شور و تحریر نہ رکھنے کی بنا پر جن حالات سے فائدہ نہ اٹھا سکتا اور انسانیت کو آگے لے جو صراحتا  
پیغمبری نے دمی کے ذریعہ علم سے اسے آسانی فراہم کی اور عالم انقلاب سے یعنی کو حکم زبانے  
لہے، غیری کدار سے اپنے لیے جنت بنانے کی ذمہ داری خود انسانی دل و دماغ پر لے گئی، جن  
ناہ بخی مندرجہ مک انسانی دماغ اپنے پاؤں پر کھڑے ہونے کے قابل نہ ہو سکا لیکن شب پیغمبری  
کرنے رہے امداد ہی کر بھی سکتے ہے زندگی کے رہ انقلابات جو ہمیشہ بہترین پیداشرب کے  
نمایاں رہے "چراغ رُخ زیبا یکر" بھی ایسی لیدر شب کو دے سکتے ہیں۔ خدا نے سہارا دیا  
اور رہ معلوم کرنے ہزار برس انسانی بچپن کو سنبھالنا رہا پیغمبر اسلام کے زمانہ میں انسانی دماغ میں  
قابل ہو گیا کہ ٹھوکریں کھانے اور سنبھلنے رہنے کی مشق سے درد سکے پیغمبر انصاب کی آخری  
نحط ادا کرنے سے پشتہ اعلان کر دیا گیا کہ

**إِنْرَبِ لِلنَّاسِ حِسَا مُحْرُرُ هُمُّ** "انسانی گروہ کے یہ جا بچ پڑتاں کا، خاتم الگی اور دہ ہموز  
فِي غَلْطَةٍ مُّعِينٍ مُّنْوَنٍ" بے پرواہی سے گزیز کر رہا ہے"

حضرت مسیح (علیہ السلام) جس عام بتا ہی کا سخیل میں اعلان کر چکے ہے اس ہی شیئیں  
گئی کو قرآن نے دھرا پا گیو کہ آئندہ میں الا فرمائی زندگی کی بے پردہ میں کو بچپن کی غلط کاری  
تکمیل کر پیغمبریوں کا سہارا دینے کا راستہ بن کر دیا گیا تھا اب انسانیت اور انس کے تاریخی حالات  
کے درمیان کوئی چیز عالی نہ رہی تھی۔ خدا کامانہ نہ زندگی اور انس کے نتائج اپنی ٹکڑی قبیم  
شہ مگر پاپ اپنے بچپن کو جوان کر کے ذمہ دار ہوں سے آزاد ہو گیا تھا غفت کا نیجہ ٹھوکر اور تباہی  
سچ سمجھ کر قدم اٹھانے کا نیجہ منزل سے فریب ہوتے ہا نابٹے کر دیا گیا۔ اس کا مطلب ہے نہیں  
لہجان ہو جانے پر باب پر بچ کی طرف سے کوئی فرضی ہی عائد نہیں ہوتا اپنے علم و تحریر سے شکنا  
ہیئے رہنا اس کا ناقابل فراموش فرضی رہے گا جا ہے وہ کوئی راست انتیار کرے دمی کی آخری

روشنی کو دین مکمل بنانے والے نقوش میں سپرد کر دینے کا یہی فلسفہ تھا، اسلامی تاریخ کسی منزل سے کیوں نہ گزرے ہر موڑ پر اُسے رہنمائی دے سکتے والا نہ انسان اُس یادگی سے مل سکے لا جس کی سرچ لامب قرآن کو بنا دیا گیا تھا اور جس کی بدلت پیغمبر اسلام "سراج میزرا" اور دماغ آناب بن سکے، پیغمبر اقبال کوئی ایسی طاقت نہ تھی جو کائناتی نعمیات سے بالآخر ہو اور تاریخی گرفتوں سے باہر پیغمبر اقبال نہیں پیدا کرتے تھے بلکہ اقبال کے وقت پیدا ہوتے اور اسکی لیدر شپ کرتے تھے وہ ہی تاریخی انقلابات آج بھی آتے رہتے ہیں مگر انسانی لیدر شپ کی کمزوریاں وہ زندگی نہیں پیدا کر سکتیں جو

سَلَّمُوا عَلَيْهِمْ وَ مَا مَعْنِيِّ مجلسی زندگی میں ایک دوسرے سے فوت رہیجا

سَلَّمُوا عَلَيْهِمْ وَ مَا مَعْنِيِّ بوری زندگی کا فلم

کے نقشے میں از نگ بھر سکتی اب زندگی کو دندڑ سے نکالنے اور جنت بنانے کا فرض انسانی داروغہ کی طرف منتقل ہو گیا قرآن کی روشنی میں اسی سب کچھ کیا جاسکتا ہے جو پیغمبر دین سے ہو سکتا تھا کی روشنی کا مطلب وہ ہی انسانی نقشے جاری کرنا ہیں ہے جو شخصوں تاریخی حالات میں بنائے گئے تھے زندگی چند لفشوں کی پامہندی ہی بنا گئی فتح اندوزی اخلاقی ٹریننگ سے بھی دور ہوئی کہی اور اشتراکی نظام کو انسانی نظرت سے قریب تر کرنے ہوئے بھی رکھہ و صدقات سے بھی معاشری نامہ ہماریاں دوڑ کی جا سکتیں ہیں حتیٰ کہ نہ سرمایہ داری آئی نہ موجودہ نقشے سے اشتراکیت امہربتی اور معاشرتی سرمایہ کو اجنبائی ملکیت کے سپرد کر کے بھی وہ ہی معاشری نامہ ہماری دوڑ کی جا سکتی ہے نمازیں بھی مصروف کیر کر رہیا سکتی ہیں اور نظام تعلیم و تربیت کی کمل بکرانی بھی زوجوں کو مصروف کر کر درست ساختن کے قابل ہے، بنیادی مقاصد اگر ماقولت کی تبلیغیوں سے کسی نہ سفر پر حاصلی ہیں ہو تو انسانی نظم بنانے کا حق رہے گا۔

اپ یہ خیال کیجئے کہ میں کوئی ایسی بات کہرا ہوں، جنہی ہو، آج آپ پر اتنے نشستی  
دھوت دینے والوں کو بھی بالکل نئے نفے بھی بناتے ہوئے پاپیں گے۔ مل دہ ہی کناپر ہا ہے جو زمان  
کا تناقض تھا انگریز بازوں پر ضرور ہرگز لگتی کہا جلد کام نہ ات روزہ مرچ، زکوہ کی تغییر کرنے پھر ہے  
ہیں۔ کوئا جمعۃ الصلوٰۃ اور جمعۃ المسعین بنائی جا رہی ہے یا ایسا سی ایخنیں ہیں اور سیاسی مناقشات کیا  
ستم فوجوں کے دل میں خدا اور اس کے قانون کا یقین پیدا کر سکنے سے علماء ایوس نہیں ہو رہے کیا ہمیں  
دستیح کا انتظار نہیں کیا جا رہا، کیا حق پر باطل کی فیصلہ کن فتح کا اعتراض کرنے میں کسی نیک دل عالم کو  
کوئی مجک ہوتی چھے نہیں پہلے "سر و نہساپ" کی کجی اجازت نہ ہی، ساز و نہ کو نفر داؤ دینا نہ کہی  
سو نیار کرامتے قولی "ایجاد کی امام غزالیؒ نے سال میں ایک مرتبہ عالم کو بھی سنتے کی اجازت دی دی  
گر علمدار اہل سنت گوارا نہ کر سکے، نکر د فضن کے فتویں سے فھنا گوئی خوبی، آج لا ترڈ سپکر سے بر  
گی کوئی بیان نہ ہو اور لشتری کے گھنے مدرسے ہیں، فردوس گوش ہے اور ہندوستان یونیورسٹی فتویں ہے  
ن فتویٰ یعنی داعیے حسین دبیل نہیں بلکہ شوانیت کے بدینا آرث کردیکھنابھی بدین جرم تھا، آج  
جنت بگاہ ہے اور " وعدہ حدر" کا انتظار کرنے داعیے۔ سماں سی پہنچاہوں، مشرکوں، ہم لوگوں، بولیوں  
دندروں نرمنکہ بر طرف عورت ہی خورت ہے اور سبے پرده، حسن بے نقاب سے مصافی گلگوار  
صحبت مسلسل کھاں نہیں ہو رہی؟

مصلحت نسبت کے از پرده برعکس افکار از درہ دھلیں از ماں خبرے نسبت کر فیض  
ہر خون ایک ہی راستہ پر جا رہا ہے گرایک دھمرے کو اس راہ سے منع کرنے ہوئے کوئی نہیں جو جا  
کرے "ہنگامہ" کہوں ہے؟ وہنگی کی کہا بیٹا کہا بیا؛ ہم کہ صرفا رہے ہیں؟ فدا ہنچ حالت سے واپس مٹا جائیں و  
پیغمبری کا سلسہ کپوں بند کر دیا گوا؟ حق پر باطل نے کپوں کر فتح بانی؟  
اگرچا سے نکریں اذکاری ادھاری گفت کر سکن اور اپنے مانعہ تھی اتفاقاً کا اتحان یعنی کی جڑات  
زرب کچھ جگہ میں اسکا کاہے، زربن سمجھ میں اسکا نہ ہے، بلکہ ایسے حالات میں بھی عذ کی ہے دلی کا نقش دل  
کی گہرائیوں میں چڑب کرایا جا سکتا ہے۔ کافی جنت کے ٹھیکیدار دنیا کی دوزخ کا بھی اذکارہ کر سکتا۔

# ادبیات

## شاعر نامہ

(جذاب شفیق صد لمحی جو نپوری)

ذرای پیغام بیداری میں ہوت دریج بھی ساتی  
کہ آخر نہیں بھی ہے انتقام کے زندگی ساتی  
عہدہت ہندستے بیت الحرم کے لوگ بھائی  
جب نام فدا پیر مغاں کی ذات سنگی ساتی  
شکایت ہے مجھے سلی ہے رسم کافری ساتی  
کلبیا پر نہیں کچھ ختم مسجد ہو کہ بت فانہ  
گھٹا ادبار کی چھائی ہے انگوڑہ سے شہنشہک  
نیزی محفل ہماب ہے بحث ابو سجد علی ساتی  
خود، پنڈار، مہشیار می، سیاست، محفل ہمانی  
یہ سب کچھ لیکے مجھ کو سمجھ دے دلو بھی ساتی  
نمسم سے کہیں خوشتر ہے بیزی یاد میں روانا  
زے غم پر ندا سارے زمان کی خوشی ساتی  
آجلا ہو جکا ہے بیزے بخاتے سے عالم میں  
یہی سے خانقاہ بہمنی بھی بیونی روشنی ساتی  
قرح ذہنی کارتہ داعظان خشک کیا جائیں  
اجمی یہ مذوق سیکھیں شعور زندگی ساتی  
سمندر کیا کرے گرہونہ استعداد سیرا لی  
شگفتہ کر گئی بھولوں کو شنبہم کی نہی ساتی  
مری تہذیب پر اغیار بھی ایا ان لا جیں گے  
ذرکر سے زمانہ کچھ سہ ترقی اور بھی ساتی  
فدا نفیت دے تیرے شفیق جو نپوری کو  
کہ پہلا دے زمانے میں مذاقی آگہی ساتی

# منزل

شمس از ندا

ہوس کی شاہراہ پر ابھی جات ہے رواں وہ شدت تر گناہ ہے کہ الحفیظ والامان !!  
 جات فرشِ سنگ ہے خدا کا پاؤں سنگ ہے  
 سکون شہیدِ جگ ہے خدا ہبوز سنگ ہے  
 جراحتوں کے بوجھ میا پڑی ہے "ردع" نیم جان !!  
 نہیں یہ منزل جہاں !

پا "ارتفاق" کی راہ پر ہر ایک سخت آگ خول درندگی سے کھینٹے اصولِ نوستے جزو  
 حقائقوں پر ہے گہن بنی ہے زندگی بھی "نن"!  
 ہزار منکر اہرمن ہوتی خرد پر منونگن  
 مگر۔۔۔ بیرہ خالکداں بھی ہے بیرہ خالکداں  
 نہیں یہ منزل جہاں

شبِ جہاں میں نہ ہی چراغ ہی نہیں کہیں تقدیسِ حیات کا سراغ ہی نہیں کہیں  
 یہ صنیات کی تمیش جیبات کی خلش  
 جسیں چن، روشن روشنی سردد رقص کی کشش  
 خدا کرے کہ جنگ ہو دماغ و دل کے دریاں  
 نہیں یہ منزل جہاں

”دماغِ اپنا فلسفہ یئے پڑھ کے سباہ ہو  
 ”گداز دل“ سے ضریگن میا جرا غلام  
 دکھا سکے بشر کو جو رہ حیاتِ جادوں  
 دہی ہے ”منزلِ جہل“

ٹوفانِ ہی ڈبیا کرتے میں طوفانِ ہی اجھا رکرتے ہیں  
 (جانابِ کوثر میسرِ ہمی فریشی)

اس نیکم درجاتی دینا میں اس طرح گذرا کر دیں  
 بینائی دل سے گھبرا کر جب پہ کاشا کر دیں  
 اب وہ بھی محبت کی خاطر ہر جب گوارا کرتے ہیں  
 اسبابِ وادت کچھ بھی ہر دن نظرت ہی مصطفیٰ تو جو  
 دیبا پر سبر کرنے والے شنبم پر گزارا کرتے ہیں  
 اک وہ گو ساصل پر رکر طوفان سے ہے جاتیں  
 شاید کہ یہ بھرپوری کا فائز نہیں معلوم نہیں  
 طوفانِ ہی ڈبیا کرتے ہیں طوفانِ ہی اجھا رکر دیں  
 ہر ظلم کا بدلا ظلم نہیں کوئی سرکش انسانوں کو  
 اعلان سے جینا کرتے ہیں احسان سی ما رکر دیں

# بِصَرٍ كے

ریاض | از مولانا ابن علی صاحب فاسکی صدر مدیس دارالعلوم جامع مسجد میر محمد حنفی اچھلہ کتابت  
طبعہ توسط نقبیع ۱۵۲ صفحات فہیت ۱۶۰۰ - ناظم کتب خانہ محمودیہ  
دارالعلوم جامع مسجد میر محمد، یا مکتبہ برہان اردو بازار جامع مسجد دہلی ہے۔

رمضان المبارک کے فضائل اور روزوں کے بیان پر اردو میں بہت سے رسائل  
اور معنایں لکھے گئے ہیں لیکن حق یہ ہے کہ اس موضوع پر ریاض کے مرتبے کی کوئی کتاب اب تک  
لیکھنے میں نہیں آتی۔ جہاں تک رمضان المبارک کی فضیلتوں اور خصوصیتوں کا سلطان ہے اس  
مسدی میں یہ کتاب ہنا بہت مستند، مفید اور شیقی معلومات بہم بہجا ہی ہے،

روزے کی حقیقت، روزوں کی عظمت اور ان کا ملسفہ، درستی متوں میں بذکر  
احیثیت، روزوں کی تاریخ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریعت فرمائی کے بعد روزوں کی  
ٹکلیل و ترتیب، فرقہ بنتی رمضان المبارک سے قبل مسلمانوں کے روزے، روزوں کے  
حکام میں تدبیجی تغیر و تبدل، روزوں کی قسمیں، روزوں کی مشروطیت عقل و فلسفہ کی روشنی ہی  
درستے میں حکماز بتبہ شیں، روزے کے فوائد، اس طرح کے نام عنوانوں پر سیر حاجی اور دل  
پر بخشی کی گئی ہیں اسی کے ساتھ تہجد، تزادیع، تزادیع کی موجودہ صورت، رکھات تراویح،  
زادیع کی عقلی حیثیت، شب قدر، عین الغظر اور اس کے متعلقات ان تمام پیروزیوں پر بھی اجھی  
ہی تفصیلی روشنی ڈالی گئی ہے۔ علی الخصوصی تہجد و تزادیع کے مسائل کی تحقیق، لائن مؤلف نے

تصصع القرآن جلد چہارم حضرت عبادی اور رسم اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات اور تعلقہ راتعاہ کتاب

قبت صہر، مجلد سترہ

انقلابِ روس، انقلابِ روس پر مبنی ایسا تاریخی کتاب  
بنت سے ہے۔

شکرہ:۔ ترجمان المسنہ:۔ ارشاد ایت نبوی کی جام  
اوستند ذخیرہ صفات... ۲۹۰۰۲ بیان ملک  
ملہ، مجلد سٹرہ

کمل نغات القرآن ح نہرست افاظ جلد دو م قیمت  
ملہ، مجلد صہر

مسلمانوں کا نظم ملکت ہجر کے شہروں کا لکھن ابریمین  
اہم، لے پی، ایں، نوی کی محققاہ کتاب التقطیلۃ  
کا ترجمہ، قیمت للہ، مجلد صہر

تحفۃ النظار:۔ یعنی خلاصہ سفر نامہ ایں بخط و مع  
تفصیل و تقدیم از مرجم قیمت ہمارہ قسم اعلیٰ سے ۲  
ارشل نیشنو، یوگو سلاویہ کی آزادی اور انقلاب  
پر نیچہ خیز اور دلچسپ تاریخی کتاب قیمت ہمارہ  
مفصل نہرست و فترے طلب فراہیے۔ اس  
سے آپ کو ادارے کے حلقوں کی تفصیل  
بھی معلوم ہوگی۔

بیان ملک

شکرہ:۔ کمل نغات القرآن ح نہرست افاظ  
بلداول لغتہ قرآن پر بے مثل کتاب ہے، محمد اللہ

سرایہ:۔ کارل اکس کی کتاب کیلئے کاملاً مخفی شدہ

درفتہ ترجمہ، جدید لذشیں، قیمت ہے،  
اسلام کا نظام حکومت۔ اسلام کے ضابطہ حکومت

کے تما مشعبوں پر دنیا و اکل بحث قیمت تے ملہ لعہ  
خلافت بنی ایسہ:۔ تباہی ملت کا تبریز حصہ قیمت ہے۔  
بلداول ہے مصبوطاً اور عمده جلد لعہ،

شکرہ:۔ پہنچستان میں مسلمانوں کا نظام علمی  
تریتی جلد دو۔ اپنے موصوع میں باکل جدید کتاب

یہت ملہ، مجلد صہر،  
نظم علمی دریت جلد ثانی جسیں تحقیق و تفصیل کے  
ساتھ یہ تباہی گیا ہے کہ قطب الدین ایک کے دست سے  
ایک پہنچستان میں مسلمانوں کا نظام علمی و تربیت

کیا، ہائے، قیمت للہ، مجلد صہر،

تصصع القرآن جلد سوم انبیا علمیم اسلام کے داتا  
کے ملادہ باتی تصصعیں قرآنی کا بیان قیمت اللہ، مجلد صہر

کمل نغات القرآن ح نہرست افاظ جلد ثانی بیت  
ہے، مجلد لعہ،

شکرہ:۔ قرآن اور تصویت حقیقی اسلامی تصویت  
باحت تصویت پر بعد ملک اور محققاہ کتاب قیمت ہے، مجلد

میحر ندوہ مصنفوں اردو بازار جامع مسجد دہلی

## مختصر قواعد ندوہ المصنفین دہلی

- ۱۔ محسن خاص۔ جو مخصوص حضرات کم کم پانچ مرتبے کی شریعت فراہمیں وہ ندوہ المصنفین کے دارہ مصنفین خاص کی بنی شمولت سے مزبور ہیں گے ایسے علم نما اصحاب کی خدمت ادارے اور مکتبہ برلن کا ہام طبیعت اذکری جاتی رہیں گے اور کامکان ادارہ ان کے فتحی خودوں سے منفیہ ہوتے رہیں گے۔
- ۲۔ محسنین۔ جو مصنفات بچپن سے سال مرمت فراہمیں گے وہ ندوہ المصنفین کے دارہ مصنفین ہیں شامل ہوں گے ان کی جانب سے یہ خدمت معاوضہ کے نقطہ نظر سے ہنس ہو گی بلکہ عظیم خالص ہو گا۔ اوسے کی طرف سے ان حضرات کی خدمت بیس سال کی تمام مطبوعات جن کی تعداد اوسطاً چار ہو گی۔ نیز مکتبہ برلن کی بعض مطبوعات اداروں کا سالہ برلن کی معاوضہ کے بغیر پہنچ کر جائے گا۔
- ۳۔ معاونین۔ جو حضرات اخوارہ نے سال پہلی مرمت فراہمیں گے ان کا شاندہ ندوہ المصنفین کی حلقہ معاونین میں ہو گا۔ انکی خدمت بیس سال کی تمام مطبوعات ادارہ اور سالہ برلن ایں اجس کا سالانہ چند و پچھہ روپے ہے اپلا فیصلہ پیش کر جائے گا۔
- ۴۔ احباب۔ وہ پی ادا کرنے والے صاحب کا شاندہ ندوہ المصنفین کے اجبا میں ہو گا انکو سالہ بلا قیمت دیا جائیکا۔ اور طلب کر لئے برلن کی تمام مطبوعات ادا و نصف ثقہت پر دیا جائیں گی۔ یہ حلقہ خاص طور پر ملک اور طلب کیا گی۔

### قواعد

- ۱۔ برلن ہر انگریزی ہبسنے کی اڑائیخ کو شائع ہو جائے۔
- ۲۔ نہیں۔ مدنی بخشی، اسلامی مفتاحیں بستریکہ وہ زبان اور ادب کے عبار پر پہنچے اتریں برلن میں لئے جائیں گے۔
- ۳۔ بارجو امہام کے بھیکیاں؛ انہیں بیس خالص ہو جائے ہیں۔ جن صاحب کے پاس رسالہ نہ پہنچے وہ زیادہ سے اڑائیخ کا دفتر کو اطلاع دیدیں، انکی خدمت بیس پر چھ دو بارہ بلا قیمت بھیجیں۔ یا جائے گا۔ اس کے بعد شکایت قابو اتنا رہیں تھیں جائے گی۔
- ۴۔ جواب طلب اور کے لئے امریکٹ یا جاپانی کا رو بھینا ضروری ہے۔
- ۵۔ ثقہت سالانہ بھوپلے بنشناہی تین روپے چار آنے۔ (مع معمولہ) انکی پرچہ ۱۰ رہی آرڈر، ادا کرنے وقت کوپن پر اپنا مکمل پہنچ ضرور کرستے۔

مولوی محمد دریں حستا پر نظر و پیشہ سے جید بر قی پرسی دہلی میں طبع کراکر فقر سال برلن اردو بازار جامع مجہ دہلی سے شائع کیا

بِرْبَان

لَمْ يَصْنُفْنَ دُلْلَى كَالْعِلْمِ وَدِينِ نَاهِنَا

# بِرْبَان

مَهَاتِّم

سَعِيدٌ حَمْدَكَ بَرَّ آبَادِي بَرْبَانِي

# مطبوعتِ اندرونیہ ایں ہی

بعد غیر مدنی اضافے کئے گئے ہیں اور مضامین کی ترتیب  
کو نیا ہے۔ ان شیخ اور سلیل کیا گیا ہو فرمات ہے ہم  
اس لئے، قصہ علی الخزان جلد اول: جدید ایش  
حضرت آدم سے حضرت موئی و مریم کے دلکشاویں

بک قبرت پھر عالمہ سینے  
دھی اپنی سند و دھی پر جدید متفقانہ کتاب ہے  
ہم اسلامی راستی مددوں، یہ کتاب جرزاں پر  
ہے کہ لا اُن بے ہوشی بان ہیں، مکمل جدید کا

تست غیر

نایخ انقلاب وس، راشکی کی کتاب، اور اپنی تغیری  
کو مسترد اور کامل علاصہ جدید ایش رود و رجہ کی  
سلسلہ، و تصحیح القرآن جدید و حضرت پیر  
حضرت یعنی کے مالا مال استیک دوسرا ایش مختار محمد  
اسلام کا اقتضادی نظام، و دشت کی اہم ترین آنکہ

جسیں اسلام کے نظام اقتضادی کا کامل لفظ ہے  
کریماً ہے، تیسرا ایش پھر عالمہ پھر  
سلسلہ ایش کا عروج اور زوال، صفحات ۱۵۴۷  
اویشن تrest ملکہ، مجلہ عصر۔

غلافتِ رائٹر زبانی مدت کا دوسرا حصہ جدید ایش  
قیمت ہے جلد پھر مطبوعہ اور عرضہ جلد قیمت للہ

۲۹: اسلام میں غلامی کی حقیقت، جدید ایش  
جسیں نظریاتی کو ساخت پڑی اضافے بھی کئے گئے ہیں۔  
قرت میں جلد للعمر

تعیینات اسلام اور حجی اور امام، اسلام کے غلطی اور علیٰ  
نظم کا دلپڑ فناک فرمات ہے، مجلہ پھر  
سو شلزم کی جنیادی حقیقت، امشکریت کی حقیقت پر  
پروفسر کارل فلیل کی آنٹھ تحریر کا عرض مقدمہ ارشاد حجہ۔  
قیمت میں جلد للعمر

پہنچ شاک بیں قاؤنی شریعت کے نفاذ کا مسئلہ ۲۹  
سلسلہ، بنی عربی صلم، تیزی نکت کا جعلیل  
جسیں سیرت مشرکہ، تکیہ نامہ اہم و احوالات کا یہ فص  
زیستی نہایت آسان اور دل تین اندازیں کیوں کیا گیا ہے  
جدید ایش جسیں غلطی نبوی کے اہم اب کا اضافہ ہو  
قیمت عصر، مجلہ پھر

نہم قرآن جدید ایش جسیں بستے احمد اضافے کئے گئے  
ہیں اور سہا رب کتاب کی رسمہ نہ کیا ہے، قیمت پھر عالمہ پھر  
غلامان اسلام، اتنی سے زیادہ غلامان اسلام کے کائنات  
و خصائص اور شاندار کارنا سویں کا تفصیلی بیان جدید

اویشن قیمت ہے، مجلہ سعیر پڑھنے  
اعلاق اور نفس اعلاق، علم الاعلاق پہنچا کیس بسوٹ  
اور متفقانہ کتاب جدید اویشن جسیں حک و فک کے

# بڑھان

جلد سیست و کیم  
شمارہ (۵)

نومبر ۱۹۴۸ء مطابق محرم الحرام سالہ

## فہرست مصائب

|     |                               |                                      |
|-----|-------------------------------|--------------------------------------|
| ۲۵۸ | سعید احمد                     | ا۔ نظرات                             |
| ۲۶۱ | سعید احمد الکربلائی ایم۔ اے   | ۱۔ علمائے بند کا سیاسی موقف          |
| ۲۸۱ | جناب ڈاکٹر عادت صاحب          | ۲۔ قدیم اردو ذذکر دل کی تقدیری اہمیت |
| ۳۱۵ | سعید احمد                     | ۳۔ ایک شعر پر مذکور                  |
| ۳۱۷ | روشن صدیقی۔ سعید شاہ جہانپوری | ۴۔ ادبیات                            |

# نظرت

ذوق پرستی اگر گزندہ علمیم ہے اور بقینا ہے تو وہ ہر ایک کے لئے ہے یہ سہ گز نہیں ہو سکتا  
 کہ صرف افیمت کے لئے گناہ ہو کر ان کے اداروں کے نام بدلوا سئے جائیں۔ ان کی خلافی غیر فخر  
 دارانہ جماعتیں سے کہا جائے کہ پونکھا نام ان کا لذت دار ہے یہ اس یعنی اپنی سیاسی حیثیت خود  
 کر دینی چاہئے۔ پھر دیہ یہ ہے کہ عین یونیورسٹیوں میں انہیں کی انسbast سے محدود مضافات کے لئے  
 قائم ہوں قوانین کو بدل دیا جائے۔ اور اس کے برخلاف یہ ذوق پرستی کثرت کے لئے کوئی گناہ ہو  
 کہ ان کے اداروں کو۔ کالجوں اور یونیورسٹیوں کو ان کے مخصوص لکچرل مضافات کو جوں کا فروخت  
 رکھا جائے اور ان میں اسماں درستہ کوئی ردد بدل نہ کر جائے۔ یہ فوڈہی بات ہوئی کہ سہ  
 ہم آہ بھی کرتے ہیں تو بد جانتے میں نہیں دو تسلی بھی کرتے ہیں تو جس بجا نہیں مونا  
 باد رکھنا چاہئے فطرت کے قوانین ہمیشہ سے ہر شخص اور ہر جماعت کے لئے بکسانا ہی  
 ان میں ہندو یا مسلمان۔ عیسائی ای ہر سی۔ سکھ یا صینی ان کا کوئی فرق اور استیاز نہیں ہے زمہر  
 ہے جو کھائے گا لاک ہو جائے گا۔ دنیا کی تاریخ کا ہر صفحہ ایک مرتع عبرت اور سمجھدار انسانوں  
 کے لئے ایک درس بصیرت ہے پھر کسی فرمہ یا کسی جماعت کے اعمال و افعال کے نصیلے فطرت  
 کے قانون مکافات کی عدالت میں یک بیک اور ایک دن میں نہیں ہو جائے۔ بسا وفات الیاہی

---

لہ بیسا الکھنی یونیورسٹی میں اسلامک لیبریری کوئی کوئی نام بدار کر اسکے لئے ایک موبائل گردی کیا ہے۔

ہونا ہے کہ ایک نسل غدر و نجاست کے قتل سے سرشار ہو کر کسی عظیم گناہ کا ارتکاب کرتی ہے اور اس کے بعد کی نسلیں جو اس کی اولاد ہوتی ہیں اپنے بزرگوں کے عمال کی سزا مل جائتی ہیں۔

مسلمانوں پر ایک قیامت جو گذرنی نہیں گز جائی۔ لیکن اب سب سے بڑی مصیبت یہ ہے کہ ایک شدید فسحہ کے احساسِ کثری میں مبتلا ہو چکے ہیں اور یہ ایک ایسی خود پر پادا کردہ مصیبت ہے کہ اس کا علاج حکومت کی پولیس اور فوج کے پاس نہیں ہے یہ ایک ایسی نیوار ہے کہ انسان اس سے خود اپنی گردن کاث لیتا ہے اور اس کا قاتل بکڑا بھی نہیں جاسکتا یہ ایک ایسا دشمن ہے جو باہر سے نہیں بلکہ انسان کے اپنے دل و راماغ میں گھس کر اس پر حملہ کرتا ہے اور آخر کار سے زندہ نہیں چھوڑتا۔ اس احساسِ کثری کا مظاہرہ زبان کا معاملہ ہو یا کوئی اور ہر شخص زندگی میں ہو رہا ہے اس میں شبہ نہیں کہ فرقہ دارانہ بیناد پر ملک کی تقسیم کا اور اس مطابق کو منزانتے کے لیئے بے سوچ سمجھے بُرھ بُرھ کر بینت بناتے اور کسی نہ سوس بیناد پر اپنی علمی اصلاح و تنظیم نہ کرنے کا لازمی اور طبعی نیچجہ ہی ہونا چاہتے تھا لیکن اگر کوئی شخص اپنی بد پہنچی اور میے اختیاطی کے عہد بیمار ہو جائے تو اس کو یوں ہی نہیں چھوڑ دیتے اس کا بہر حال علاج کرنا انسانی فرض نہوتا ہے۔

اس کا واحد علاج یہ ہے کہ مسلمانوں کو حقیقی مسلمان بنایا جائے۔ تاکہ وہ خدا سے فریب ہو کر اپنے منصب اور اپنے مقام کو بچا میں ان میں خدا عنادی اور توکل علی اللہ پیدا ہو۔ انھیں یہ بتانا چاہیے کہ وہ ایک برتر نظام زندگی کے حامل ہیں۔ ان کی زندگی امر و ذر ذرا کے سپاٹ سے نہیں ناپی جا سکتی اور قید زمان و مکان سے ملند ہیں۔ مسلمانوں نے دوسری قوموں کی طرح دنیوی شان و شوکت اور حکومت و سلطنت کا لامپ کیا تو ذلیل و خوار ہوتے

حکومت مسلمان کا اصل مقصد حیات نہیں بلکہ اس کا مقصد زندگی ہے پھرے خدا نے آپ کو ایمان حکم۔ علی صارخ اور خلقِ حسن کے قاتب میں ڈھاننا اور پھر دوسروں کو ایسا ہی بنانے کی روشن کرنا۔ مسلمان بھیتیت جماعت دلت جب ایسا بن جاتے ہیں تو پھر قدرت خود بخود حکومت پر طورِ عام اک کو سخن دیتا ہے یہی حکومت دیر پا اور پائیندار ہوتی ہے اور اس سے مسلمانوں کی اور اسلام کی سرہنڈی ہوتی ہے اس کے برخلاف جو حکومت زمانہ کی عام، سیاہ کاران، بالیسی اور رانچِ الوقت غیر اخلاقی اور غیر اسلامی طریقوں کے فدیعہ حاصل کی جاتے وہ سراب ہے آب نہیں پیشیا ہے سونا نہیں شیطان کا ایک بھندا ہے عزت کا گلوہ نہیں۔

من کی دولت ہاتھ آئی ہے تو پھر جانی نہیں

تن کی دولت چھائی ہے۔ آتا ہے دھن جانا ہے دھن !!!

# علمائے ہند کا سیاسی موقف

(۳۶)

(سعید احمد اکبر آبادی ایم - اے)

محترم شیخ الہند کازمان ۱۹۰۶ء سے ۱۹۱۴ء تک کازمان ہندوستان میں ایک بڑی بے چینی اور شدید اضطراب و شورش کا زمانہ ہے ۱۹۰۵ء میں صوبہ بنگال کی تقسیم نے اس میں اور اس کے ملکہ صوبوں میں فوجوں کی ایک دہشت پسند پارٹی پیدا کر دی تھی جو نشاد کے ذریعہ ملک کو آزاد کرنا چاہتی تھی چنانچہ ۱۹۰۷ء کو مظفر نور کے ڈسٹرکٹ محسٹر بہت مistr لگانگسفور ڈپلم پھینکا گیا جو اگرچہ ان کے نہیں لگا مگر دیور میں خائن مس کنندی اور مسکنندی کی اُس سے ہلاک ہو گئیں اس سلسلہ میں یہ بات خاص طور پر یاد رکھنے کے قابل ہے کہ ان دہشت پسند فوجوں کی سرگرمیاں پس پر دہ (Lahore and now under crown) نہیں تھیں جنگلی نامی ایک ہفتہ دار بنگالی اخبار مکمل اتحاد حصاف لفظوں میں دہشت انگلیزی اور نشاد کی حالت کرتا تھا اور ہم کس طرح پر بناتے جاتے ہیں۔ اس کا فارمولہ گھلمن کھلا بنا یا جانا تھا اس نشاد پسند محترم کے نے انتا زر پکڑ کر سینکڑیں بنگالی فوجوں نے اپنی نہ زندگیاں فریب کر دیں ہنابت شدید قسم کی سزا میں برداشت کیں ایسیں ایک بڑی تعداد ایسے لوگوں کی بھی تھی جنہوں نے اپنے ملک کو ہی خیر پا دکھ دیا۔ مثلاً۔ شیام جی کرشن درما۔ مس کما۔ اس۔ آر۔ لے ڈکٹر بی بی نیتا امیر نے غالباً سبقت میں منظہ نور کے بجائے مظفر نگار کھدا ہے جو صوبہ یورپی کا ایک ضلع ہے۔ (ارت بازار بہر بکا آزادی نیز ص ۱۹)

رانا۔ سادو کر برادر ز۔ چھڑ پا دھیا۔ راش بھاری بوس وغیرہم ان لوگوں نے باہر کے مکون میں پھیل کر ہندستان کی قومی تحریک کا پرچار کیا اس کے علاوہ اس بات کی سازش کی گئی تھی کہ کتنا ڈاسے گول باردہ ہندستان لا جائے اور اس مقصد کے لئے ایک اسٹریٹ لے بھی پایا گیا تھا مگر اسے کناڈا کے ساحل پہنچنے کی اجازت نہیں مل سکی اور محبوب ادپس آن پڑا۔ انھیں ذجوالوں میں سے کئی ایک سکھوں کو نج کے مقام پر گولی سے اڑا میا گیا۔

ایک طرف بھگاں۔ بھار۔ اٹریسیدہ اور آسام میں انقلاب لپست پاری میں کی سرگردیں کا یہ عالم تھا اور دوسری جانب پنجاب میں فوجاں بادیات کے بیان نے ایک ہنگامہ برپا کر دیا تھا۔ لالہ لا جیت راتے یہاں کے لیڈر فتحے اس نے ان کو جلاوطن کیا گیا اور راولپنڈی اور پنجاب کے دوسرے شہروں کے بڑے بڑے معزز اور اپنے طبقہ کے لوگوں پر غلبہ کے مقدرات چلاتے گئے۔ یہ شورش پھر ہی کم نہ ہوئی تو ایک ہنگامی قانون نافذ کیا گیا جس کی رو سے جلوسوں اور جلوسوں کو منوع قرار دیا گیا۔ ۱۹۶۸ء کو لارڈ ہارڈنگ پر جبکہ دہ بائی پر بیٹھے ہوتے دہلی کے جانہ نیوک سے گزر ہے تھے جو یہم بھینگا گیا تھا وہ بھی ملک کے اسی اضطراب اور بے صینی کا ایک مظاہرہ تھا۔

نشہ دہندی اور دہشت انگلی کی اس تحریک کے ساتھ ساتھ اعلیٰ تعلیمی اور افغانی اعتبار۔ یہ بیمند پا یہ لوگوں کی ایک اور جماعت تھی جو تعمیری پر ڈرام کے ذریعہ ملک کو اس مصیبتوں سے نجات دلانا چاہئی تھی جس میں وہ ناگہانی نظر پر گرفتار ہو گیا تھا اس جماعت کے سرخیل آرینڈ گھوڑی۔ ڈاکٹر گرد و اس بنسی جی اور باوبین چند پال نو۔

شہ مولانا محمد میاں نے "علمائے حق حصہ اول میں" ۱۹۶۸ء نکھلادی ہے بے صحیح نہیں۔ کیونکہ وائد نفسیم بخاری کی سخنی کے مسئلہ میں پیش آیا تھا اور یہ اعلان ۱۹۶۸ء میں ہوا تھا۔

ان کے تعبیری پر دگرام کے عناصر اربعہ ہے ہبڑیں تھیں (۱) سود لشی کو رواج دیا جاتے (۲)  
بدشی مال کا بائیکاٹ کیا جاتے۔ (۳) تعلیم کو قومی ضرورتوں کے مطابق بنایا جاتے (۴)  
اور سوراچ حاصل کیا جاتے

سوراچ کی تعریف ابراہام لکن کے نظروں میں یعنی کہ "ملک کے باشندوں  
کی وہ سلطنت جو لوگ باشندوں کے ذریعہ سے کریں اور باشندوں کے لئے کریں"  
کا بھگ س اس زمانہ میں ملک کی زندگی اپسند جا عت ضرور لئی تکن نازخ ناگزیر  
کے مصنفت اور کا بھگ س کے غالیہ صدر منتخب و اکثریت بھی سیاست امیہ کے ہبتوں وہ اب  
تمک اعذال پسند لوگوں کے باکھوں میں تھی اور اس بنا پر ملک کے پُر جوش طبقے میں عام طور  
پر اس سے بہزاری پائی جاتی تھی چنانچہ ۱۹۰۷ء میں جب ناگپور میں کا بھگ س کا اجلاس ہوا  
تھے پایا تو اس درجہ کی بڑی کمی کے مجلس استقبالیہ تک کا جلسہ نہ ہوا سکا پھر سورت میں اجلاس  
ہونا فرار بیبا جس کے لئے خود بھی سماں ہی مت میں بڑی بڑی تیاریاں کی گئی تھیں لیکن بھی  
مشکل سے خطبہ صدارت شروع ہی ہوا تھا کہ ہنگامہ برپا ہو گیا اور جلسہ ملتوی کر دینا پڑا۔  
ملک میں عام بے چینی اور اضطراب کو دیکھ کر انگریزوں نے جہاں ایک ٹھہر  
حد سے زیادہ سختیاں کیں لوگوں کو بڑی بڑی سزا میں دیں۔ ہنگامی قوانین نافذ کئے اور اپنی  
قوت کا ایسا مظاہرہ کیا کہ سرجنٹا منی ایس البرل اور ٹھنڈے مزاج کا اخبار توں بھی اس  
کی شکایت ان نظروں میں کرتا ہے۔

"گورنمنٹ نے شکایتیں ودود کرنے کے بجائے سختی سے کام لینا اور اس کے  
ذریعہ سے شورش کو د بانا جانا اور یہی ہر غیر ذمہ دار گورنمنٹ کا نام موم طرد و طریقہ رہا ہے  
اس بات کو ہم تازیست نہیں بھول سکتے۔ اس نے کہ اس وقت سے اس وقت تک

کی ناتائج ہمیں یہی بتائی ہے۔“

(سیاست ہند مابعد غدر ص ۷۵)

طاقت و قوت کے غیر معمولی مظاہرہ کے علاوہ حکومت نے اپنا وہ سب سے زیادہ موثر اور کارگر حریب بھی استعمال کیا جس کو وہ اس ملک میں اپنے لئے سب سے بڑی پناہ گاہ سمجھنی تھی۔ یعنی مشرفتی بیکال میں فرقہ دارانہ فساد کر دیا۔ یہاں تک کیا کہ ایک سیشن نجٹ نے گواہوں کو دو طبقوں ہندو اور مسلمانوں میں تقسیم کر کے مسلمانوں کی گواہی کو صرف اس بنا پر ترجیح دی کہ وہ مسلمان تھے۔ علاوہ بریں ایک مقام پر بعض لوگوں سے اس بات کی بحث کی گردی کی گئی۔ کوئی نہ سمجھتے کہ مسلمانوں کو لوٹ لینے کی اجازت دے دی ہے۔ ایک دوسری جگہ جیسا کہ ایک صحبتیت کے بیان سے ظاہر ہے یہ کہا گیا کہ کوئی نہ سمجھتے کہ مسلمانوں کو ہندو یا ہوئے غور توں کے ساتھ شادی کرنے کی اجازت دے دی۔

(سیاست ہند مابعد غدر ص ۷۶)

”یکن انگریز دری کی اس جال کا اس وقت کوئی افراد نہیں ہوا۔ اور ملک میں حکومت و قوت کے خلاف جو بیزاری ہی بھی ہوئی تھی اور جس میں ہندو مسلمان سب ہی میسان طور پر حصہ دار تھے۔ اس میں کوئی کمی نہیں ہوئی۔ بچاپ کے نہست کو روزہ روزہ نزل المیتین کے بقول ”لوگ ہر جگہ کسی تبدیلی کا انتظار کر رہے تھے اُن کے دعاویں یہی تھیں ہوا بھری ہوئی تھی اور وہ حکومت کے خلاف ایک عام تحریک کا نتیجہ معلوم کرنے کے لئے بے چین تھے۔“

بہر حال جلاوطنیوں، قید و بند اور ایک نام سیاسی بے چینی و افطراب کا یہ دور تھا جس میں کہ تباخ الہند نے اپنی تحریک شروع کی۔

شریک کے دروغ اس تحریک کے دروغ سمجھتے ابک بیرون ہند انگریزوں کے خلاف پروگرام  
او مختلف ملکوں میں اپنے اپنے سفیر اور انجینئرنگ سروپی طائفوں سے ادا اولینا۔ آب ابھی پڑھ  
آئے ہیں کہ یہ دہی کام تھا جس کو فام ہندوستان اور خصوصاً بنگال کی ایک انقلاب لپسند  
باری انجام دے رہی تھی اور اس تحریک کا دوسرا رخ تھا یہاں کے مسلمانوں میں بیداری  
پیدا کرنا اور ان کو باہر سے پیدا ہونے والے انقلاب کی مدد کرنے کے لئے تیار کرنا۔ اس سلسلہ  
میں عوام سے ربط اور مسلمان اربابِ فکر و اثر سے تعلق پیدا کرنا اور ان کو اپنا ہم آہنگ بنانا  
صردی تھا اس مقصد کے لئے ۱۹۱۳ء میں دارالعلوم دیوبند کی طرف سے ایک نہایت  
عظمی الشان جلسہ منعقد کیا گیا۔ جس میں ملک کے گورنگوٹھ سے مسلمان جوچ درجہ شریک  
ہوئے۔ ہمہ اس جلسہ کی ایک بڑی خصوصیت یہ تھی کہ دیوبند اور علیگढ میں جو دوری جلی ہی  
تھی وہ در پورگی۔ علیگڈھ کی طرف سے صاحبزادہ آنفاب احمد فاری مرعوم نے رئے شوق و  
ذوق سے جلسہ میں شرکت کی۔ اس کی نام کار ردانہوں میں دچپی لی اور اپنی تقریب میں یہ  
تجزیہ پیش کی کہ ہر سال دیوبند کے فارغ المختصیں طلباء کی ایک خاص تعداد علیگڈھ اکابر جنہی  
اور علوم جدید کی تعلیم حاصل کرے اور اسی طرح علیگڈھ کے گرجویت طالب علم دیوبند اگر  
عربی اور علوم دینیہ کی تحصیل کریں اس جلسہ نے تمام ملک میں دارالعلوم دیوبند کی عظمت  
اور اس کے کام کی اہمیت و صدرست کا ایک عام اعتراف پیدا کر دیا اور اس طرح جو جماعت  
کرکٹ ۱۸۵۸ء کے بعد سے اب تک اپنے ایک خاص دارہ میں خاموشی کے ساتھ کام کر رہی تھی  
وہ پہلک میں روشناس ہو گئی اور ہر صوبہ اور ہر گاؤں کے مسلمانوں کی لگا ہوں کا مرکز بن  
گئی۔ اس کے بعد جمعیۃ الالفار نامی ایک انجمن جس کا مقصد عوام سے ریدر  
Madd contact ( ) پیدا کرنا تھا اس کا جلاس ۱۹۱۱ء میں مراد آباد میں ہوا۔ اور لوگوں نے اس میں بھی بڑے شوق

سے شرکت کی۔

علاوہ بربیں خواص سے ربط قائم کرنے اور ان کو دعوت فکر کے ایک رشتہ میں نہ کرنے کی غرض سے ایک اجنبی نظارة المعارف کے نام سے قائم کی گئی ہندوستان سے نہیں افغانی یونیورسٹی مولانا عبداللہ سندھی اپنے استاذ حضرت شیخ الہند کے حکم اور ان کے ریڈیو و میگرائی ان دونوں اجنبیوں کے اصل روح درواں اور بڑے سرگرم کارکن تھے۔ اس لئے ان کا مقصد کیا تھا؟ اور کس طرح اس میں قدیم و بعدی دلوں قسم کے نمایاں اور ممتاز تعلیم یاد حضرات ایک دوسرے کے ساتھ گھٹ بیٹھ گئے تھے؟ اس کا اندازہ مولانا سندھی کے ہدایہ ذیل بیان سے ہوگا۔ فرماتے ہیں

”حضرت شیخ الہند کے حکم سے میرا کام دیوبند سے دہلی منتقل ہوا ۱۹۳۷ء میں نظارة المعارف قائم ہوئی۔ اس کی سرپرستی میں حضرت شیخ الہند کے ساتھ حکیم محمد اجل خاں صاحب اور تواب وقار الملک ایک ہی طرح پر شریک تھے۔ حضرت شیخ الہند نے جس طرح چار سال دیوبند میں رہ کر میرا تعالیٰ اپنی جماعت سے کرایا تھا۔ اسی طرح دہلی بھیگر مجھے لوجوان طاقت سے ٹانا چاہتے تھے اس غرض کے لئے دہلی تشریف لائے اور ڈاکٹر منخار حمدانصاری سے میرا تعالیٰ کرایا اور ڈاکٹر انصاری نے مجھے مولانا ابوالکلام آزاد اور مولانا محمد علی مرحوم سے ملایا۔ اس طرح مسلمانان ہند کی اعلیٰ سیاسی طاقت سے واقف رہا۔“ (خطبات مولانا سندھی ص ۶۰)

مولانا نے اس بیان میں جو نام گذئے ہیں ان میں سے ڈاکٹر القباری مروف تو رجہ کا شجوں کے صدر اور شریک آزادی کے ایک نامور جیzel تھے) باقاعدہ حضرت

شیخ الہند کے نہایت حادثہ دفرا کار مرید تھے ان کی بیوی بھی حضرت شیخ سے بیعت تھیں اور اسی تعلق کا یہ اثر ہے کہ حضرت شیخ کے گھر اندازِ رُؤوف الکریم صاحب مرحوم کے فائدان میں اب تک وہ ہی محبت و خلوص اور احترام و عتیقدت کے تعلقات ہیں۔ ڈاکٹر صاحب کے علاوہ مولانا محمد علی اور شوکت علی اگرچہ باقاعدہ بیعت نہ تھے لیکن مثل مرید کے لئے جناب پرنسپل اکٹر الففاری کی کوئی پرشیخ الہند کی دفات کے وقت محمد علی جس طرح بچوں کی طرح بیک بلک کر دئے ہیں اور دیوانہ و ارجمند کے ساتھ سالانہ یہ کہتے ہوئے گئے ہیں کہ "آج ہم کا کمزور گئی" آج بھی بہت سے لوگوں کے دلوں میں اس زہرہ گداز منظر کی یادِ تارہ ہو گئی مولانا ابوالکلام آزاد اس زمانہ میں سب میں کم عمر نہے اسی بنا پر ان میں اور پرشیخ الہند میں دہی نہیں تھا جو اس تاد شاگرد میں بابا ب پینے میں ہوتا ہے۔ چنانچہ لارڈ مسٹن گورنر پرنسپل کے دارالعلوم دیوبند میں آنے کے دن مولانا آزاد دیوبند میں ہی تھے۔ حضرت شیخ الہند نے اس اجتماع میں شرکت نہیں فرمائی تھی جو گورنر صاحب کے اعزاز میں مدرسہ کے اندر ہوا تھا۔ اور مولانا آزاد کو بھی اس میں باریابی کی اجازت نہ تھی۔ اس بنا پر شیخ الہند دل بھر مولانا آزاد کو بیسے ہوئے پہنے مکان پر بیٹھے رہے۔

مذکورہ بالا حضرات اور دارالعلوم دیوبند کے قوس سے حضرت شیخ الہند کے خاص خاص شاگردوں کے علاوہ ہندوستان کے اور مقندر اصحاب بھی تھے جو شیخ الہند کی سیاسی تحریک سے والستہ تھے ان میں سب سے نمایاں نام خان عبد الغفار خان کا ہے، خان صاحب اپنی پرائیوریٹ مجلسوں میں حضرت شیخ سے اپنے نعلق اور ان کے معنند علیہ ہوتے کا ذکر بڑے مذہب سے کرتے ہیں اور تین چار سال ہوئے جبکہ انہوں نے دارالعلوم دیوبندیں نظر کی تھی اس میں ہلائیہ طور پر اس کا اعتراف بھی کیا تھا۔ علماء کی اس جماعت سے تعلق رکھنے

کا ہی یہ افریبے کہ دہ ایک طرف سچی اسکی اعتبار سے صورہ سرحد کے گاندھی میں اور دوسری جانب نماز روزہ اور قرآن مجید کی خادوت کے بڑے پابند ہیں۔

حضرت شیخ اہمد کی یہ سرگرمیاں تودہ تھیں جو منظر عام پر تھیں۔ ان کے علاوہ آپ کی وہ ختنیہ سرگرمیاں تھیں ان کا ایک جزو یہ بھی تھا کہ آپ ایسے لوگوں کی جماعت نیار کر رہے تھے جو ہندوستان میں انقلاب پیدا کرنے کے لئے دفت اُنہیں پر اپنی جان کی بازی بھی لکھ سکیں اور اس مقصد کے لئے آپ لوگوں سے بیعت لے رہے تھے، والجھیں ضبط سورت کے ایک بزرگ جو دہاں کے بڑے عالم سمجھے جاتے ہیں انہوں نے خود ایک مرتبہ ذکر کیا تھا کہ آن بیعت کرنے والوں میں سے ایک میں بھی تھا مولانا سید محمد میاں نے بھی علمائے حنفہ اول میں اس کا ذکر کیا ہے اور وہی کی مشہور تبلیغی جماعت کے بانی مولانا محمد ایاں صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے متعلق ایک کتاب کے خواص سے بتایا ہے کہ انہوں نے بھی بیعت کی تھی۔ پھر یہ یاد رکھنا چاہئے کہ جو نکال سن خریک، کام مقصد ملک کو غیر ملکی حکومت سے سجائت دلکر یہاں ایک جمہوری حکومت قائم کرنا تھا اس بمار پر یہ خریک صرف مسلمانوں تک محدود نہیں رہ سکتی تھی۔ جناب شیخ اہمد کے راجہ ہندو پرتاپ اور اُن کی باری میں سے بھی رابطہ پیدا کیا اور اسی کا نتیجہ تھا کہ جیسا کہ ہم پہلے لکھا آئے ہیں مولانا سندھی نے افغانستان پر ٹوپ کا نگوس کی شاخ فایم کی اور ہندو اور سکھوں کو بھی ساٹھ ملک کا حام کیا!

عرض یہ ہے کہ اس وقت بہادرستان میں ایک جمہوری حکومت فایم کرنے کی عرض سے ایک عوامی انقلاب برپا کرنے کے لئے جو مختلف باریاں کام کر رہی تھیں حضرت شیخ اہمد کی باری ان سب میں پیش ہیش تھی۔ اور اس باری میں انگریزی تعمیر یافتہ عمار ہندو اور مسلمان سب میکان شریک تھے۔ ہمارا یہ دعویٰ اس باری کے ساتھ محفوظ خوش

اعتقادی یا اس کی بالاخوانی پر موقوف نہیں ہے بلکہ ایک ایسی حقیقت ہے جن کا اعتراض صاف لفظوں میں ملک کے محبوب لیڈر اور سابق صدر کا بھگر ڈاکٹر راجندرا پر شادی کیا ہے۔ موصوف کہتے ہیں :-

درست ۱۹۱۷ء میں ہلی جنگ عظیم شروع ہو گئی۔ لوگوں میں جوش اور اشغال پیدا ہو گیا تھا اور بعض لوگوں نے جن میں مسلمان بیش بیش تھے۔ بہت جات آموز تجیریں آزاد ہندوستانی جمہوریت کے قیام کے لئے بنائیں۔ شیخ الہند مولانا محمود الحسن اور آن کے ساتھی مولانا حسین احمد مدینی اور مولانا عزیز گل گفتار کر مالک بھیور یئے گئے۔ مولانا محمد علی۔ مولانا شوکت علی۔ مولانا آزاد۔ اور مولانا حضرت مولانا فیض اس نے نظر پنڈ کر دئے گئے کہ ان کی ہمدردیاں ترکی کے ساتھیوں اور ترک ایگزیکٹوں کے خلاف جنگ میں جو منور کے ساتھ تحریک ہو گئے تھے ان مولاناوں کی خطایہ بھی کہی کرو۔ علی الاعلان متعدد قومیت کا راگ الپاکتے تھے۔  
دہندوستان کا مستقبل اور در ترجمہ ص ۲۳۵)

شیخ الہند کا سفر چار اب رہا اس تحریک کا دوسرا رخ یعنی بیرون ہند اس تحریک کا بوجہ گزندگی کرنا تو اس سلسہ میں پہنچے مولانا عبد اللہ سندھی کو کابل بھیجا گیا اور پھر فود حضرت شیخ الہند جنگ عظیم اول کے پہلے سال میں مجاز کئے روانہ ہو گئے اس سفر میں بہت سے حضرات آپ کے ساتھ ہو گئے تھے ایں مولانا محمد بیان منصور انصاری (مولانا حامد لارنصاری نوابی ایڈمیرلیت کے والد ماجد) مولانا حسین احمد صاحب مدینی کے بھتیجے مولوی وحید احمد اور مولانا عزیز گل خاص طور پر لائق ذکر ہیں۔ ۲۸۔ روز یقونہ ۱۹۱۷ء کی شام کو کہ محفوظ میں داخل ہوتے۔

چنان میں حضرت شیخ ہندی سرگرمیاں اس زمانہ میں کم کے گز غائب پاشا تھے۔ حضرت شیخ ہند نے ان سے ملاقات کی اور اپنی تجویزیں فرمائیں ادا دکا مطالیہ کیا۔ غائب پاشا ہے سے آپ سے متعارف تھے۔ انہوں نے آپ کو چند خطوط دیئے جن میں سے ایک خط مدینہ کے گورنر سبڑی پاشا کے نام تھا اور اس میں لکھا تھا کہ حضرت شیخ ہند کو انور پاشا اور جمال پاشا سے ملا دیا جائے۔ اس کے علاوہ استنبول وغیرہ کے حکام اور دیگر ارکان حکومت کے نام بھی غائب پاشا نے خطوط لکھ کر حضرت شیخ کو دیئے تھے، شیخ ہند ان خطوط کو لے کر مدینہ طیبہ پہنچا، سبڑی پاشا کو ان کے نام کا خط دیا۔ حسن الغافل سے انھیں دلوں میں کسی جگہ ضرورت سے اونٹ پا اور جمال پاشا دلوں مدینہ طیبہ آگئے۔ شیخ ہند نے دلوں سے ملاقات کی اپنی اسکیم ان کے ساتھ پہنچی کی اور بتایا کہ وہ کس طرح اس کے کامیاب کرنے میں ان کی مدد کر سکتے ہیں۔ اور جذب پاشا نے یہ اسکیم سن کر اس کو پسند کیا۔ اپنی ہمدردی ظاہر کی امداد کا وعدہ فرمایا۔ اور جذب پیشہ تحریر فرمائیں آپ کے سپرد کئے جن کا تعلق قبائل آزاد اور افغانستان سے تھا۔ انور پاشا کی رائے تھی کہ شیخ ہند خود نفس نفسیں آزاد قبائل میں پھوپھیں اور دہان اپنا کام شروع کریں حضرت شیخ نے سبڑی راستہ سے سفر کرنے کے بجائے ختنی کے راست سے سفر کرنا جا بایکن جو کہ ایران میں انگریزی فوجیں پڑیا ہوئی تھیں گز ناری کا در رخوا۔ اس پیئے اونٹ پاشا کے مشورہ سے یہ طے پایا کہ بنداد بھری سفر کے بوجہتیں اور دہان سے آزاد قبائل میں پھوپھیں یہ ملاقات پڑھتے وقت اپنے ذہن میں یہ بھی رکھئے کہ حضرت کی پیدائش ۱۲۶۴عی کی ہے اس حساب سے آپ کی عمر اس وقت ستر کے لگ بھگ تھی۔ لیکن حوصلہ۔ دلوں

لے اس عروان کے ماتحت جو کچھ لکھا گیا ہے۔ اگرچہ اپنے اسائدہ سے اور دسرے اصحاب سے میں نے بامہ ساتا ہے۔ لیکن اس کو ملائے حق حصہ اول سے ماخوذ کھبھا پالبنتے۔ کیونکہ اس کے علاوہ میرے علم میں ان ملاقات کا کوئی اور تحریری سرہای موجود نہیں ہے۔

اور ابک مقصود عظیم کے لئے بے چینی وہے تالی کا یہ عالم ہے کہ ضعف العمری کے مقصودیات کی کوئی پرواہ نہیں اور اس قدر مشکل اور پر از صعوبت سفر اور کام کے منصوبے بن رہے ہیں۔ ساتھ ہی یہ بھی طے ہوا کہ کسی طرح اپنے پاشا کے لئے ہوتے و ثقہ خود شیخ ہند کے پہنچنے سے فیل قبائل آزادیں بچنے پا دیتے یا اس مقصود کے لئے مولوی ہادی حسن صاحب کو منتخب کیا گیا۔ اور وثیقوں کو محفوظ کرنے کی صورت یہ کی گئی کہ ایک صندوق کی دیوار کے ختوں میں سوراخ کر کے وہی اس کے اندر رکھ کر تنخ کو دونوں طرف سے ہمارا کر دیا گیا۔

مولوی ہادی حسن صاحب بھی پہنچے۔ انگریزی ہاسوسوں نے پہنچے سے حکومت کو اطلاع کر دی تھی۔ بھائی کے سامنے پڑھنے کے ساتھ مولوی صاحب کے سامان اور کپڑوں کی تلاشی لی گئی۔ مگر کوئی چیز نہیں۔ مولوی صاحب نے مکان پر ٹکر و ثقہ صندوق کے کوارڈوں سے نکال کر اپنی بندی (واسکوٹ) میں رکولیا۔ پولیس کو پھر وثیقہ کی نسبت کن پہنچی تو مولوی صاحب کے جانے قیام پر چھاپا مارنا کام نکسوں کی تلاشی لی کپڑے جو ان میں رکھے ہوئے تھے انہیں اٹھ پٹھ کر کے اور چاڑی پیک کر دیکھا۔ پھر اس پر بھی پتہ چلا تو نکسوا کو لٹکھ پھوڑ کر ریزو ریزو کر دیا۔ حسن اتفاق سے یہ بندی اس وقت سامنے کو اڑ پر ہی منگ رہی تھی اس کی طرف ان کا ذہن منتقل ہی نہ ہو سکا آخر مردی اس و ناکام لوٹ گئے۔ اور وثیقہ کو جہاں جانا تھا وہاں پہنچا دیا گیا۔

شیخ ہند کی اسارت | وثیقہ روانہ کرنے کے بعد حضرت شیخ ہند نے خدا پرے سفر کا ارادہ کیا۔ بھیزیر یعنی کہ غالب پاشا گورنر کسے مل کر استنبول جانے کی راہ پیدا کریں۔ چنانچہ آپ کو معمظم

ٹھے مولوی ہادی حسن صاحب ٹھاں جہاں پر مشتمل غور بھگ کر رذسامی سے ہیں ہنا ہیں مخفی۔ مونن فانت اور اسٹ بار

بزرگ ہیں جب کبھی اپنی اسی سفارت اور اس سفر کے میں آمدہ و افات سننے ہیں تو ذرا بوش سے آنکھوں میں غیر معقول

بچک پیدا ہو جاتی ہے۔ کَلَّا اللَّهُ أَمْنَالَهُ

وہ اپس ہو کر استنبول جانے کی تیاری شروع کر دی لیکن پیرنگی روزگار سے یہاں یہ ہوا کہ شریف حسین نے انگریزوں سے سازباز کر کے ایک بیک روکوں کے خلاف بغاوت کر دی اور اس بغاوت کے باعث عالم اسلام میں عموماً اور ہندوستان میں خصوصاً مسلمانوں میں عربوں کی طرف سے بیزاری اور بدعتی پیدا ہوئی تو انگریزوں نے ایک استغفار مرتب کرایا اور جو علماء شریف حسین کے ریاضت کے ان سے اس کا جواب لکھوا یا جس میں کھلے لفظوں میں روکوں کی تکفیر کی گئی تھی۔ سلطنتِ آں عثمان کی خلافت سے انکار کیا گیا تھا۔ اور شریف حسین کی بغاوت حق بجانب اور مستحسن قرار دی گئی تھی۔ یہ استغفار جواب حضرت شیخ الہند کی خدمت میں بھی پیش کیا گیا اور آپ پر زور دالا گیا کہ اس پر اپنی قدمتی ثابت کر دیں۔ لیکن آپ نے صاف لفظوں میں بڑی سختی کے ساتھ اس پر مشتظر کرنے سے انکار فرمایا۔ انگریز پہلے سے یہ جانتے ہی تھے۔ اب انھوں نے شریف حسین پر زور دال کر آپ کو مع آپ کے رفقار کے گرقا کر لیا اور جہاڑ پر بھٹک رہا تھا میں لے جا کر نظر بند کر دیا۔ افسوس ! ما در جم خیالیم و نلک در پھ خیال :-

جدہ سے مالٹا پہنچے اور ہاں نظر بند ہونے تک درمیان میں جو واقعات پیش آئے ان میں سے بہت سے واقعات سبین آمزد ہیں۔ اور دلوں انگریز ہی۔ عبرت انگریز ہی ہی۔ اور حیرت خیز ہی۔ مولانا سید حسین احمد صاحب مدینی نے سفر نامہ اسیر بالٹا میں ان کو تفصیل لکھا ہے چونکہ ہمارے مومنوں کو گفتگو سے اُن کا تعلق نہیں ہے اس بنا پر ان کا تذکرہ ہمارے یہ غرض دی ہے البتہ اسیران بالٹا کے جراحت کی تحقیق و تفتیش کے سلسلہ میں بمقام جزیرہ (مصر) حضرت شیخ الہند میں اور تین انگریز فوجی افسروں میں جن کے پاس تحریک شیخ الہند سے متعلق تمام اطلاعات اور معلومات ہندوستان کی ب्रطانوی گورنمنٹ کی بھی ہوئی موجود تھیں

جو سوالات و جوابات ہوئے۔ ہم ذیل میں ان کو سفر نامہ اسیر بالا سے نقل کرنے ہیں ایک ذہین قاری ان کو پڑھ کر پورے طور پر اندازہ کر سکتا ہے کہ شیخ الہند کیا تھے؟ ستر پس کی عمر میں بھی ان کی حوصلہ مندی اور عالیٰ ہمتی کا کیا عالم تھا پھر اس سوال و جواب میں آپ کو بعض ایسی چیزوں بھی ملیں گی جو ایک سچے مسلمان انقلابی کو دوسروے فسم کے انقلابیوں سے ممتاز کر دیتی ہیں۔ ملاحظہ فرمائیے۔

س۔ ”آپ کو شریف نے کیوں گرفتار کیا؟“ ؟ رج۔ ”اس کے محفوظ پر دستخط کرنے کی بنا پر“ س۔ ”آپ نے دستخط کیوں نہ کئے؟“ ؟ رج۔ ”خلاف شرعیت تھا“ س۔ ”آپ کے سامنے مولوی عبدالحق حاتمی کافتو نے ہندوستان میں پیش کیا گیا؟“ ؟ رج۔ ”ہاں س۔ ”پھر آپ نے کیا کیا؟“ ؟ رج۔ ”رد کر دیا“ س۔ ”کیوں؟“ رج۔ ”خلاف شرع تھا“ س۔ ”آپ مولوی عبدی اللہ کو جانتے ہیں؟“ ؟ رج۔ ”ہاں۔ انہیں نے دیوبند میں عرصہ دراز تک مجھ سے پڑھا ہے“ س۔ ”وہ اب کہاں ہیں؟“ ؟ رج۔ ”میں کچھ نہیں کہہ سکتا، میں ذی حصہ سال سے زیادہ ہوتا ہے کہ جزا وغیرہ میں ہوں“ س۔ ”رتضی خاطر کی حقیقت کیا ہے؟“ ؟ رج۔ ”محکمہ کچھ علم نہیں نہ میں نے دیکھا ہے“ س۔ ”وہ لکھتا ہے کہ آپ اس کی سیاسی سازش میں خلاف برطانیہ شرکیں ہیں اور آپ فوجی کمانڈر ہیں؟“ ؟ رج۔ ”اگر وہ لکھتا ہے تو اپنے لکھنے کا وہ خود ذمہ دار ہو گا۔ بھلا میں اور فوجی کمانڈر“ میری جسمانی حالت ملاحظہ فرمائیے۔ اور پھر عمر کا اندازہ کیجئے۔ میں نے تمام عمر مدرسی میں گذاری۔ مجھ کو نہیں جنگ اور فوجی کمان سے کیا تعلق؟“

س۔ ”مولوی عبدی اللہ سندھی نے دیوبند میں جمیعت الانصار کیوں فائم کی تھی؟“ ؟ رج۔ ”درست کے مقابلے“ س۔ ”پھر وہ کیوں علیحدہ کیا گیا؟“ ؟ رج۔ ”آپس میں پھر

پڑھانے کی وجہ سے۔ س۔ یہ کیا اس کا اس جمعیت سے مقصد کوئی سیاسی امر نہیں تھا۔؟ وج۔ ”نہیں“ س۔ ” غالب نام کی کیا حقیقت ہے؟“؟ وج۔ ” غالب نام کیسا؟“ س۔ ” غالب پاشا گورنر جاز کا خط جس کو محمد میاں نے کر جاز سے گیا ہے۔ اور آپ نے اس کو غالب پاشا سے حاصل کیا ہے؟“؟ وج۔ ”مولوی محمد میاں کو میں جانتا ہوں وہ میرا رفیق سفر تھا۔ مدینہ منورہ سے وہ مجھ سے جدا ہوا ہے۔ وہاں سے لوٹنے کے بعد اس کو جدہ اور مدینہ میں تقریباً ایک ماہ تھہرنا پڑا تھا۔ غالب پاشا کا خط کہاں ہے جس کو آپ میری طرف منسوب کرتے ہیں؟“ س۔ ”محمد میاں کے پاس۔ حضرت شیخ الحنفی نے پھر دریافت کیا کہ مولوی محمد میاں کہاں ہیں؟“ انگریز افسر نے کہا ”وہ بھاگ کر حدود افغانستان میں پہنچ گیا ہے۔ حضرت شیخ۔۔۔ پھر آپ کو خط کا پتہ کیوں کر جلا؟“؟ جواب دیا گیا کہ لوگوں نے دیکھا؛ اب حضرت نے فرمایا ”آپ ہی فرمائیں کہ غالب پاشا گورنر جاز اور میں ایک معمر لی آدمی۔ میرا دہاں کیسے گذر ہو سکتا ہے۔ پھر میں ایک ناداقف شخص بن ترکی زبان پڑھانا ہوں اور نہ ترکی حکام سے کوئی ربط نہیں۔“ س۔ ”آپ نے اوزر پاشا اور جمال پاشا سے ملاقات کی؟“؟ وج۔ ”بیٹک کی؟“ س۔ یہ کہا کر؟؟ وج۔ ”وہ مدینہ میں ایک دن کے لئے آئے تھے تو صبح کے وقت انہوں نے مسجد میں عذر کا جمیع کیا۔ مولوی حسین احمد صاحب اور دہاں کے مفتی محبوب کو جی اس جمیع میں لے گئے اور افتتاح مجمع پران دلفی وزیر دل سے محبوب ملا دیا۔“ س۔ ”اوزر پاشا نے آپ کو کچھ دیا۔۔۔ وج۔ ”اتنا ہوا ہے کہ مولوی حسین احمد صاحب کے مکان پر ایک شخص پہنچ پائیج پونڈے کے اوزر پاشا کی طرف سے آیا تھا؟“ س۔ ”پھر آپ نے ان کا کیا کیا؟“ وج۔ ”مولوی حسین احمد صاحب کو دے دیتے تھے؟“ س۔ ”ان کا غذات میں لکھا ہے۔

کہ آپ سلطان نریک، ایران اور افغانستان میں استاد کرانا جاہتے ہیں اور پھر ایک اجتماعی محدث ہندوستان پر کراکر ہندوستان میں اسلامی حکومت فایم کرنا اور انگریزوں کو ہندوستان سے نکالنا چاہتے ہیں حضرت شیخ نے جواب دیا۔ مجھے سخت غجب ہے کہ اتنے دن آپ کو حکومت کرتے ہو گئے۔ گریے بات آپ کی سمجھ میں نہیں آتی کہ میرا جسیا مگنا م شخص اتنے طریقے کام کا ذمہ کیسے سکتا ہے۔ ان عیسوی ملکوں میں سماں سال کی جو عدالتیں ہیں کیا میں ان کو دور کر کے انہیں بند کر سکتا ہوں اور اگر وہ مخدود ہوئی جائی تو ان کے پاس اتنی خوبیں کہاں ہیں کہ کی خوبی کو بھی پوڑا کر دیں اور ہندوستان پر بھی حملہ کر دیں اور اچھا! اگر انہوں نے حملہ کر لیجی دیا تو کیا وہ آپ کی زبردست طاقت سے جنگ کر سکیں گی! اس پر وہ انگریز بولاک «فرماتے تو آپ سچ ہیں۔ مگر ان کا فذات میں ایسا ہی کہ...» اس کے بعد پوچھا گیا کہ «شریف حسین کی نسبت آپ کا کیا خیال ہے؟ آپ نے فرمایا "وہ باغی ہے۔"

اس موقع پر اس دافعہ کا ذکر ہے محلہ ہوگا کہ عربوں نے انگریز کے ہلاکتے میں اگر توکوں سے جو بیوادت کی تھی را در قدرت کی طرف سے جس کی سزا رہ آج بگت رہے ہیں اور جس نے ملتِ اسلامیہ کی اجتماعی طاقت کو بکھیر کر رکھ دیا) حضرت شیخ الہند نے اس کا در دن اک منظر اپنی آنکھوں سے دیکھا تھا اور خود بھی اس کا شکار ہوتے تھے اس بتا برآپ کو عربوں سے اس قدر نفرت ہو گئی تھی کہ ماٹا سے ہندوستان آنے کے بعد آپ ایک مرتبہ مراد آیا و تشریف لائے اور بیہاں مسلمان رضاکاروں کی ایک جماعت کو عربی لباس میں دیکھا نوا پس نے کبیدہ فاطر موکر فرمایا "یہ فداروں کا لباس ہے اس کو آتارو وہ"

(علامے حق حصہ اول ص ۱۷۱)

چونکہ حکومت کو تحریک کی سرگرمیوں کی نسبت تمام اطلاعات اور معلومات پہنچ

چکی تھیں اور یہ ظاہر ہے کہ جگہ کے نعت میں کسی باغی شخص یا گردہ کی سزاوت سے کہنی ہوئی اس بنا پر حضرت شیخ الہند کے نام ساتھیوں اور دوسرے لوگوں کو اپنی اپنی جگہ پر اس کا یقین تھا کہ سب لوگوں کو بچائی دیدی جائے گی۔ لیکن اس کے باوجود حضرت شیخ بالکل ملن اور پُر سکون سے اور اپنے رفقاء کی ولدی اور ول جوئی کی برائی سی فرمائے رہتے تھے۔ لیکن یہ دل جوئی میٹھن بر بنا، شفقت بزرگانہ و مریبانہ تھی۔ درست جو جان نثار آپ کے ساتھ تھے ان میں سے ایک ایک کے عزم و استقلال کا یہ عالم تھا کہ زبان حال سے کہہ سکتا تھا۔

نشود لفیب دشمن کر شود لاک تجنت سر و شان سلامت کر تو خبر آنماںی  
خختہ دار نظر وں کے سامنے تھا۔ لیکن کیا مجال کر دل میں ذرا بھی نشویش و اضطراب بہر  
ایک مفصل اعلیٰ کے تے جان دینا تو عین حیات ہے۔ زندگی اس سے اجدتی نہیں بن جاتی  
ہے۔ بجائے فانی ہونے کے لافاتی ہو جاتی ہے۔

یہ رتبہ بلیںد ملا جس کو مل گیا ہر بواہوس کے داسطے دار درسن کہاں!  
مولانا مدی اس وقت کے اپنے اور اپنے ساتھیوں کے نازرات و احاسات کو  
ان جرأۃ آموز الفاظ میں بیان فرمائے ہیں۔

”ہم فرمید کہ کئے ہیں کہ باوجود یک ہم نتے پھنسے تھے کبھی اپسے احوال ہم  
پر نہ گذرے تھے۔ فوکر نتے اپنے نام رشتہ داروں اور بھائی بندوں سے الگ  
ہنے۔ مگر اس کے باوجود نہ کسی چھوٹے کوئی کسی ترسے کو کوئی اضطراب و تلقن تھا  
ادندہ خبر و فزع۔ یہ سب تو درکار دل میں ذرا سی گھبراہٹ بھی نہ تھی اور نہ گھر  
کے کسی عزیز دفتر میں کی بادستائی تھی مالا بھک ہم سب کو یقین یا ضم غائب تھا کہ بچائی  
ہوگی مولوی عزیز مل صاحب تو اپنی کو ٹھڑی میں رہ کر اپنی گردن اور سچے کو

چانسی کے لئے ناپتے افسوس باتیں تھے تاکہ فدا عادت ہو جائے اور چانسی کے وقت اپنائک تکلیف سخت پیشی نہ آئے اور تحریر کرنے نئے کہ دیکھوں کس قسم کی تکلیف ہوتی ہے۔ گرسب کے دل ہبات مطمئن تھے۔ گویا کہا بینی کے گھریں آرام کر رہے ہیں۔ کبھی یہ وہم بھی نہیں گزرتا تھا کہ کاش ہم مولنکے ساتھ نہ ہوتے یا کاش ہم اس کام یا خیال میں شرکیمانہ ہوتے تو سفر نامہ اسیر ماٹا ص ۸۹ و ۹۰)

حضرت شیخ الہند اور آپ کے رفقاء کے بیانات کے بعد سب کو بتا۔ شیخ ۵ اور فردری ۱۹۱۶ء مالٹا روانہ کر دیا گیا جو سیاسی اور جنگی مبتدیوں کا سب سے بڑا اسارت گاہ تھا اور جہاں صرف وہ فوجی افسر یا سیاسی اسیر تیار کئے جاتے تھے جو بہت خطرناک اور اپنے خجالات میں صدید ہم سبق اور پختہ کار سمجھے جاتے تھے۔

تین سال کے بعد اس برلن مالٹا کی رہائی ہوتی اور اب تحریک نے ایک نیا راستہ

اختیار کیا۔

آزادی کے لئے آئینی جدوجہد شروع میں بنایا جا چکا ہے کہ تحریک ب شیخ الہند کے دروغ نئے ایک غیر آئینی اور دوسرا آئینی۔ اب تک آپ نے بچھپڑھایا اس تحریک کا غیر آئینی رونخ تھا اس کی روڈے اسے یہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ جنگ عظیم اول سے قبل ملک میں جو سیاسی حالات پیدا ہو گئے تھے یہ تحریک ان کے ساتھ بالکل ہم آہنگ ہتھی استخلاص میں مبنی کے لئے جہاں تری پسند ہند اور سکھ انقلابی سرگرمیوں میں مصروف تھے اور باہر کے ملکوں سے ساز باز کر رہے تھے دہلی مسلمان بھی وقت کے اس مطالبہ سے غافل نہیں تھے بلکہ ڈاکٹر راجند پر شاد کے بقول آن کا قدم آگے آگے تھا۔

جنگ عظیم کے اختتام پر حب کر تر کی اور جمنی کو شکست ہوئی اور ایک ہزار یزوں

کی میں الاقوامی طاقت پہلے سے بہت زیادہ ہو گئی اور انقلابی سرگرمیوں کو دبائے اور ندا  
کرنے کے لئے ملک کی برطانوی حکومت نے ہنگامی قوانین اور بیداری کے ساتھ انہا  
استعمال کر کے ملک میں عام طور پر مایوسی اور ناامی کے احساسات پیدا کئے تو اب  
مزدوری تھا کہ ان غیر دستوری سرگرمیوں کو ترک کر کے استخلاصِ دہن کے لیے کوئی تحریری  
پروگرام بنایا جائے اس زمانہ میں کائنگس کی طرف سے ہوم دل کی تحریک شروع ہوتی  
جو ۱۹۱۶ء سے لے کر ۱۹۲۱ء تک جلتی رہی کائنگس کا یہ ہی دور ہے جس میں کہ گاندھی جی  
ہندوستانی سیاست کے نقشہ میں نیا نام طور پر آئے اور عدم تشدد کی تحریک شروع کی اس  
تحریک میں مولانا عبدالباری فرنگی مخالف اور مولانا ابوالکلام آزاد گاندھی جی کے درست راست  
تھے مارچ ۱۹۱۹ء میں بمبئی میں ایک ستیگرہ سیخا قائم ہوتی اور اس کے لئے رو رٹ  
(Rowlett) ایکٹ کو پہلا نشانہ بنایا گیا جو لوگ ستیگرہ کا علف اٹھاتے نہ  
ان سے وعدہ لیا جانا تھا کہ وہ اس ایکٹ کی مخالفت کریں گے اور ان تو اپنی کی سبھی خلاف  
دہنی کریں گے جو کئی دوقوچا ان کو بنائے گی اس تحریک کا ایک عام اثر ہوا کہ خفیہ  
سوسائٹی بن کر جو کام کئے جا رہے تھے وہ بند ہو گئے اور اب لوگ کھلکھلہ حکومت کی خاتا  
کر لے گئے اس تحریک نے نام ملک میں آگ لگادی۔ ہر ہالبر ہوتی ہیں۔ لوگ سوں  
نازراں لی کرتے نہیں حکومت گرفتاریاں کرتی تھیں۔ بولیں لاٹھیاں برساتی تھیں لیکن عوام کا  
جو شکار کم نہ ہوتا تھا اسی سلسلہ میں اندرسنس چبیاؤال باغ کا واقعہ پیش آیا اور اس کے  
بعد بیجا بی مادھل لانا فذ کیا گیا تو اس نے جلتی پرستی کا کام کیا اور ملک کی تمام ترقی  
پسند طاقتوں کو ایکسا ہجگہ جمع کر دیا۔

مسلم لیگ بھی ان واقعات سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہی۔ دسمبر ۱۹۱۸ء میں اس

کا مجلسہ دہلی میں کانگریس کے مجلسہ کے ساتھ ہوا تو مولانا عبدالباری - مولانا مفتی محمد حکیم<sup>اللہ</sup> مولانا احمد سعید اور مولانا شناہ اللہ احمد امر لستری وغیرہم علماء نے بھی شرکت کی اور نایاں حصہ لیا۔ ڈاکٹر محترم حنفی احمد انصاری صدر استقبال یہ تھے۔ گورنمنٹ نے ان کا خطبہ منبط کر لیا تھا پر امن اور آمینی سیاست کے پیش فارم پر علماء کا یہ پہلا جماعت تھا۔

جیہہ علماء کافیم ۱۹۱۸ء میں خلافت تحریک شروع ہوئی اور اگرچہ مسلمانوں کی خالص مذہبی تحریک تھی لیکن جو نکہ مسلمان ملک کی جدوجہد آزادی میں علماء کے زیر قیادت۔ اپنے برادری وطن کے دوش پر دش تھے اس بناء پر ہندو دوڑ نے اداۓ حق کے طور پر خلافت تحریکیں مسلسل تھیں کا پورا ساتھ دیا اور اس کا اثر یہ ہوا کہ پورا ملک فرقہ وارانا خاودیک ہبھتی کی خونگوار نشست۔ ہو گیا اسی سال علماء نے اپنی ایک جمیعت الگ قائم کی اس کا پہلا اجلاس ۱۹۱۹ء میں مولانا عبدالباری فرنگی محلی کی زیر صدارت امر لستر میں ہوا۔ دوسرا اجلاس ۱۹۲۰ء میں مولانا عبدالباری فرنگی محلی کی زیر صدارت شیخ المہندس ہندستان آپکے تھے اس لیے آپ ہر فرم بستہ کو روپی میں ہوا۔ اب حضرت شیخ المہندس ہندستان اپنے تھے اس لیے آپ ہی صدر منتخب ہوئے یہ اجلاس نہایت عظیم الشان تھا یہ شاید پہلا موقعہ تھا کہ ہندستان کے اطراف و اکناف سے نام علمائے دیوبند۔ علمائے ندوہ۔ علمائے فرنگی محل۔ مقلد۔ غیر مقلد بعئی اور دہلی سبب اور اُن کے ساتھ انگریزی تعلیم یافتہ طبقہ کے نایاں حضرات۔ نایاں ارباب نکرو اصحاب قلم ایک دوسرے کے ساتھ سردار دل جو ڈکر ایک پیش فارم پر جمع ہو گئے تھے۔ اسی مجلس میں پانچ سو علمائے کرام کے دستخطوں سے ترک مولاںات کا متفقہ فتویٰ شائع ہوا پر فتویٰ نوہ حضرت شیخ المہندس کا لکھا ہوا تھا اور دوسرے علماء نے اس پر تصدیقی دستخط کئے تھے فتویٰ میں جن امور کا مطالعہ کیا تھا وہ یہ ہیں۔

۱۔ سرکاری اعزازوں اور خطابات کو دل پس کیا جائے۔ ۲۔ ملک کی جدید کوششوں میں

شرکیک ہونے سے انکار۔ ۳۔ صرف اپنے ملک کی تجیہی چیزوں کا استعمال اور غیرملکی مصنوعات کا باہمکاٹ۔ ۴۔ سرکاری سکولوں اور کالجوں میں بچوں کو تعلیم نہ دی جاتے۔ ۵۔ جن لمحوں میں ضاد یا نقیٰ امن کا اندیشہ ہوان سے بالکل اجتناب۔ اس فتویٰ کے شروع میں حضرت شیخ العہد نے جو چند تعارفی سطروں لکھی ہیں ان میں سے یہ عبارت سننے اور یاد رکھنے کے قابل ہے:-

”علمائے ہند کی لعدا کثیر اور ہندو ماہرین سیاست کا ڈیاٹنیک اس بعد وجد ہیں ہے کہ اپنے جائز حقوق اور واجبی مطالبات کو پامال ہونے سے بچائیں کامیابی تو ہر وقت خدا کے ہاتھ میں ہے لیکن جو فرض شرعی۔ قومی اور دینی جیشیت سے کسی شخص پر عائد ہوتا ہے تو اس کے ادا کرنے میں ذرہ بھی زانی خدا کا جرم ہے“ (فتاویٰ رُک موالات)  
علاوه بریں آپ کی آخری تحریر جو اس طبقہ میں پڑھکر مناسیٰ گئی اس کے یہ الفاظ بھی خاص طور پر لحاظ کے قابل ہیں۔

”میں دفعوں فموں کے اتخاذ و اتفاق کو بہت ہی مفید اور منتج سمجھتا ہوں اور حالات کی نزاکت کو محسوس کر کے وکوشاں اس کے لئے فرمائیں کے عائد نے کی ہے اور کر رہے ہیں اس کے لئے میرے دل میں بہت قدر ہے۔ کیونکہ میں جانتا ہوں کہ ہوتے حالات اگر اس کے مقابلہ ہو گی تو وہ ہندوستان کی آزادی کو ہمیشہ کے لئے ناممکن بنادی گی۔ ادھر دفتری حکومت کا آہنی یخ بزرگ روزانی گرفت کو سخت کرنا جائیگا اور اسلامی اقتدار کا اگر کوئی دھندا لسانقش باقی رہ گیا ہے تو وہ بھی ہماری بدعاملیوں سے ہوت غلط کی طرح صفوی سنتی سے مت کر رہے گا۔ اس بیتے ہندوستان کی آبادی کے یہ دلنوں ملکہ سکھوں کی جگہ آزماؤم کو ملا کر نہنوں عصر اگر مسلح و آشی سے رہیں گے تو سمجھ میں نہیں آئاگے جو تینی قوم خواہ دو کتنی بھی بڑی طاخن رہوان اقوام کے اجتماعی لفب العین کو محض اپنے جزو استبداد سے نکلت کر سکے گی“  
(باقی آئندہ)

## اُردو مذکروں کی تضیییدی اہمیت

(از جنابِ ذالکثر عبادت صاحب بریوی ایم۔ لے پی۔ ایچ مڈی لکچر ردہ کالج)

اردو میں تذکرہ فلسفی کارواج فارسی کے اثر سے ہوا۔ چنانچہ اردو شاعروں کے تذکرے بھی ہائل اسی طرزیں لکھے گئے جس میں فارسی شاعروں کے تذکرے لکھے جانے ہے تھے۔ کریم الدین نے "طبقات الشرار" میں لکھا ہے "تذکرہ اور طبقات پونک شاخص فن تاریخ کی ہیں۔ خصوصاً زبان عرب اور فارسی میں اس نسخہ کی بہت سی تصنیفیں ہوتی ہیں۔ اس کی دیکھا دیکھی زبان اردو میں بھی اس طرزی تصنیف کا استعمال کیا ہے۔ اس میں شک نہیں کہ اردو کے تذکرہ فلسفیوں نے بھی اس سے کچھ زیادہ آگے بڑھنے کی کوشش نہیں کی۔ انداز فریب قریب سب کے لکھنے کا یہی ہے کہ وہ شاعر کی زندگی کے مفہوم و دلایک سطحیں لکھنے ہیں۔ جیسا چاہنا ہے تو کلام پر معمولی سی رائے دے دیتے ہیں۔" اکثر لکھنے والوں نے تو اردو زبان کو بھی اس کام کے نئے استعمال نہیں کیا ہے بلکہ اردو شاعروں کے تذکرے انھوں نے فارسی میں لکھے ہیں۔

ہات یہ ہے کہ ان لکھنے والوں کے سامنے سواتے فارسی تذکروں کے اور کوئی مونوہ نہیں تھا۔ دوسرے یہ کہ ان کے نزدیک ان تذکروں کی حیثیت بڑی حد تک بخی اور ذائقی بخی۔ ذرائع نشر و اشاعت موجود نہیں تھے اور شعروں شاعری کا چرچا عام تھا

لئے کریم الدین طبقات الشرار : میں اردو بیا ہے

چنانچہ اسی شعر و شاعری کے ذوقِ عام نے "ادبی گروہ ہندی، اور مشاعر سکی رسم کے ویسے روایج نے تذکرہ نگاری کے فن اور مشتعل کو بہت تقویت دی۔ چنانچہ ایک صدی کے اندر بے شمار تذکرے میں تحریر میں آگئے۔ بیاض فلسفی بھی تذکرے کی طرح ایک نقباً عام شغل تھا جو لوگ تذکرے نکھل سکتے تھے وہ اپنے ذوق کی تشفی کے لئے بیاض لٹھا بنا لیتے تھے جس میں اپنی پسند کے اشعار اور غزلیں شاعر کے نام اور مختصر حالات کی تبدیل سے جمع کر لیتے تھے۔ لیکن بیاض کے لئے کوئی عاصی ترتیب نہیں ہوتی تھی جس طرح جائی اور مرتب نے پسند کیا مرتب کر لیا شعرا کے کلام کا انتخاب بھی ایک دلپسند چیز تھی ہوتی سے صاحبانِ ذوق قدیم یہ بدبعد شعرا کے کلام کا عمدہ انتخاب ایک عاصی ترتیب کے ماتحت جمع کر لیا کرتے تھے جس کے ساتھ ہنا بت مختصر حالات شعرا کے دے دیتے جاتے تھے۔ مگر بعض اوقات صرف نام دے دیا جاتا تھا۔<sup>۱۷</sup>

غرض یہ کہ اس طرح اور تذکرہ فلسفی کی بنیاد پری۔ ظاہر ہے کہ یہ تذکرے لکھنے والے زیادہ تر خود اپنے لئے لکھتے تھے اپنی دلچسپی کے لئے لکھتے تھے۔ اپنے ذوق کی فلسفہ کے لئے لکھتے تھے۔ اس لئے ان کے اندر تخفی سے کسی البسی چیز کو تلاش کرنا جو ادبی، فنی یا انسانی نقطہ نظر سے کمل ہو مناسب نہیں معلوم ہوتا۔ دیکھنا تو یہ ہے کہ انفرادی، ذاتی اور شخصی حیثیت کے عاصی ہونے کے باوجود کس حد تک ان میں غیر شعوری طور پر وہ عاصی پیدا ہو گئے ہیں۔ جن کو ادبی، فنی یا تنقیدی اہمیت عاصی ہے۔

اردو شاعروں کے بہت سے تذکرے لکھ گئے ہیں۔ ان میں میر نفی میسک کا ملکات الشعرا میر حسن کا تذکرہ شعراء اردو ملحفہ کا تذکرہ ہندی۔ اور ریاض الفصحاء

کا مخزن نکات - میرزا علی لطف کا گلشن ہند: گردیزی کا تذکرہ رجتہ گویں۔ قدرت اللہ خان قاسم کا مجموعہ نفر - الجمی زائن شفیق کا ہمپستان شعراء۔ تما اور نگ آبادی کا گل عجائب صفتی خان شفیقہ کا گلشن بے خار اور کرم الدین کا طبقات الشعرا، مرزا قادر سخن حابر کا گلستان سخن اور لالہ سری رام کا نجمانہ جاوید، خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ ان سب تذکروں پر منفصل بحث سے کوئی نتیجہ نہیں اس لیئے صرف چند کو سامنے رکھ کر تذکروں کی تنقیدی اہمیت کا پتہ لگایا جائے گا۔

عام طور پر ان تذکروں میں مبنی چیزیں باتی جانی ہیں۔ ایک تو شاعر کے مخصوص حالات دوسرے اس کے کلام پر غصہ سا تصرہ اور تنقیدے اس کے کلام کا انتخاب اور تذکرہ میں بعض ایسے بھی ہیں جو کسی خاص نقطہ نظر کسی خاص حلقے کی زبانی اور کسی خاص مصلحت کے پیش نظر لکھے گئے ہیں ایسے تذکروں کی صفات اور خلوص پر بھر سہ نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ لکھنے والے نے ان کو خالص ادبی نقطہ نظر سے نہیں لکھا، اس لئے ان کے اندر جانب اور اور نفرت کے عناصر ملتے ہیں۔ ہمارے مقصد کے لئے ایسے تذکرے کام کے نہیں۔ اس لئے ان کا نظر انداز کر دینا ہی بہتر ہے۔ ہم تو ایسے تذکروں پر نظر ڈالنی چاہتے ہیں جو یہی حد تک خلوص ملتی، دیانتاری اور صفات کے حامل ہوں۔ اس لئے ان کا بیان کرنے سے قبل اور ان کا تنقیدی تجزیہ کرنے سے پہلے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ تذکروں کی تقسیم پیش کر دی جلتے۔ ڈاکٹر سید عبداللہ نے اپنے مقالے "شعراء اور دلکش" کے تذکرے میں ان تذکروں کی تقسیم پیش کی ہے وہ نہایت ہی مناسب ہے وہ ان تذکروں کو باعتبار خصوصیات سات قسموں میں تقسیم کرتے ہیں:-

۱۔ دلکشے جن میں صرف اعلیٰ شاعروں کے مستند حالات (مع ان کے عمدہ

کلام کے انتخاب کے بیش کئے گئے ہیں۔

۲۔ دہ تذکرے جن میں نام قابل ذکر شعراء کو جمع کیا گیا ہے اور مصنفوں کا مقصد جامعیت اور استیعاب ہے۔

۳۔ دہ تذکرے جن کا مقصد تمام شعراء کے کلام کا عمدہ اور مفصل تین انتخابات پیش کرنا ہے اور حالات کے جمع کرنے کی زیادہ اعتماد نہیں۔

۴۔ دہ تذکرے جن میں اردو شاعری کو مختلف طبقات میں تقسیم کیا گیا ہے اور تذکرہ کا مقصد اس ارتقائی تاریخ کو قلم بند کرنا ہے

۵۔ دہ تذکرے جو ایک مخصوص دور سے بحث کرتے ہیں

۶۔ دہ تذکرے جو کسی دلتنی یاد یا گروہ کے نایمندے ہیں۔

۷۔ دہ تذکرے جن کا مقصد تنقید سخن اور اصلاح سخن ہے۔

ان تذکرتوں میں سے اگر دلتنی یا ادبی گروہ کے نایمندہ تذکرہ کو جھوٹ دیا جائے تو باقی سب کے سب کسی حد تک ہماری مطلب برآری کرتے ہیں۔ ان تذکرتوں کے ان شیوں پہلوؤں میں، جن پر مشتمل ہوتے ہیں تنقیدی جھلکیاں ملتی ہیں اور تنقیدی رائے قائم کرنے کے لئے مواد دستیاب ہوتا ہے۔

شخصیت اور باحوال کا بیان | تذکرتوں میں سب سے پہلی چیز حالات کا بیان ہے جس سے شاعر کی شخصیت اور باحوال کا لھوڑا سازدازہ ہر جاذب ہے ہر جذب کیہ بیان بہت ہی مختصر ہوتا ہے اور یقیول حکیم الدین احمد "شاعر کی پیش انش، اس کا خاندان، اس کی تعلیم و تربیت اس کی زندگی کے مختلف واقعات، اس کی تصنیفات، اس کا

نہ ڈاکٹر عبداللہ: شعرائے اردو کے تذکرے: مطبوعہ اردو اپریل ۱۹۶۸ء م ۱۵۹ - ۱۶۰

ماول، ان میں سے کسی کے متعلق کافی تشفی بخش سادا نہیں مند ہے لیکن اس تحقیر بیان سے اُس شاعر کی زندگی اور اس کے ماول کا ایک دھنڈلا سا فاکہ صفر و آنکھوں کے سامنے آ جاتا ہے۔ ہر چند اس کو ہم کمل نہیں کہہ سکتے لیکن ساقہ ہی یہ حکم بھی کانے کی ہمت نہیں ہو سکتی کہ یہ بیان باعکل بیکار ہے یا یہ کہ اس کی ضرورت نہیں تھی۔ یا یہ کہ اس کی کچھ بھی اہمیت نہیں۔

ذکرہ نویسیوں کے ان بیانات پر نظر ڈالتے سے قبل اس بات کو ذہن لشین کر دینا جاہتے کہ دہ کس وقت، کس ماں اور کس خیال کے پیش نظر لکھنے گئے۔ اگر اسی طرح ان کو دیکھنے کی کوشش کی جائے تو اس میں کچھ نہ کچھ کام کی باتیں صدر ملیں گی۔ شاعر کے کلام پر سبقہ اور کلام کے انتخاب کے قبیل یہ دھنڈلا سا فاکہ پیش کر دینا بھی ایک اہمیت رکھتا ہے کیونکہ چہرہ شاعر کی انا د طبع، اور ماں اور کوسمیتی میں کسی نہ کسی حد تک صفر و مدد و معادن ثابت ہوتی ہے۔ یہ صحیح ہے کہ «ذکرہ نویسیوں میں یہ فذرست نہیں کر ان واقعات کو اس طرح بیان کریں کہ شاعر کی تصویر میں جان آجائے اور وہ بولنے لگے یہی ملکبک ہے کہ ان کی اہمیت تاریخی ہوتی ہے۔ ادبی مطلق نہیں۔ خصوصی ماں کی کسی سے عقیز میں ناپید ہوتی ہے یہ لیکن اگر اس لکھنے والے کے میلان پر نظر ڈال لی جائے تو ان اعتراضات میں ایک ہمدردانہ انداز صفر پر پیدا ہو جائے گا۔

ظاہر ہے کہ یہ ذکرہ نویس کسی شاعر پر کمل نقشبندی مصنفوں نہیں لکھتے تھے جس کی وجہ سے بس منظر اننا اجاگر ہو جانا کہ اس کی جیبت تاریخی سے ادبی ہو جانی۔ ان کا مقصد تو صرف اپنے تنقیدی نقطہ نظر کے سہارے اس کے بہترین اشعار کا انتخاب پیش کرنا ہوتا

له کلیم الدین احمد اور دو تنقید پر ایک نظر<sup>۱۲</sup> میں ابغا

خدا۔ اس نے اگر انہوں نے شاعر کی زندگی، شخصیت اور اس کے مالوں کی ایک جھلک دکھادی تو یہ بھی بڑا کام ہوا

اب مختلف نذر کروں میں پیش کی ہوئی شاعر دوں کی تصوری دوں اور ان کے ملوں  
کے نقشوں کا ذکر ضروری ہے تاکہ ان کی اہمیت ذہن نہیں ہو سکے۔

میر قیم میر کا ذکر نکات الشوارر دو کاسب سے اہم قدیم نذر کہ مانا جاتا ہے۔ میر نے  
اس نذر کے میں مختلف شاعر دوں کی زندگی کے جو حالات لکھتے ہیں اور ان کی سیرت کا جو  
بیان کیا ہے، ان سے ان شاعر دوں کی تصوری تکھوں میں پھر جاتی ہے۔ مثلاً سراج الدین علیؒ  
آرزو کے بارے میں لکھتے ہیں: «آب و زنگ باع نکتہ والی، جن آرائے گلزار معافی، متصرف  
ملک زور طلب بلا غصت، پہلوان شاعر عرصہ فضاحت، جراغِ دودمان صفائی گفتگو کچڑا  
روشن باد، سراج الدین علی خاں آرزو سلمہ اللہ تعالیٰ؛ ابڑا شاعر زبردست، قادر سخن، عالم  
فاضل، تا خاں ہجپا ایشان ہندستان جنت نشان بھم رزیدہ بلکہ بحث در امیران می ردو،  
شہرہ آفاق، در سخن فہمی طاق صاحب تصنیفات دہ بازدہ کتب در سالہ در دیوان و مثنویات  
حاصل کمالات او شان از حیزہ بیان بیردوں است۔ تہہ استاد ان مصنفو طرف رخیہ ہم شاگردان  
آں بزرگوار نہ۔ گاہ ہے برائے تفنن طبع دوسرے شعر رخیہ فرمودہ این فن بے اعتبار اک ماخفیار  
کر دہ اکم اعتبار و اددا انڈا۔ اس عبارت سے خاں آرزو کی تصوری تکھوں میں پھر جاتی ہے۔  
اور اس مالوں میں ان کی شخصیت کا پوری طرح اندازہ بھی ہو جاتا ہے۔ اسی طرح منظہر عان  
جان کے سعلق لکھتے ہیں: «منظہر تخلص مزدیسیت مقدس، مظہر، در دلیش» عالم، حسن کمال  
شہرہ عالم بے نظیر، معزز، مکرم، اصلش از اکبر آباد است۔ پدر او مرزا جان جان می گفت

لہ میر قیم میر: نکات الشوار، ص۳

ازیں سبب ہیں اسم موسوم است یہ شاکر ناجی کا نذکرہ ان الفاظ میں کرنے ہیں یہ بولنے بود آبلہ رو، سپا، ہی پیشہ، مراجیں مبینت مائل بہرل بود معاصر میان آبرو، بندہ با دیک و دد لاقات کردہ بودم۔ شعر بہل خود میدان د مردمان راجنده ہی آ درو، خود کی خندید مگر گاہے تینے می کرد یہ سو دا کی تصور ان الفاظ میں کھینچی ہے یہ جو ایسیت خوش ختن خوش توئے گر مجوش، یار باش، گلگفتہ روتے، مولد او شاہجہاں آباد است، لذکر پیشہ، غزل و قصیدہ و شنزی و قطعہ و محض در باغی ہمہ راغب ملکیوید، سرآمد شعراء ہندی اوسست۔ بیمار خوش گو است یہ اور میر درو کے متعلق یہ لکھا ہے۔ ”شا عزور آ در ریخت، در کمال علاقی دا رست، خلین، متواضع، آشنا تے دوست، شعر فارسی ہم می گوید اما بشیر رباعی، گرمی بازار دوست مشرب اوسست۔ غرض از آشنائی مطلب اوسست، هم طعن شاہجہاں آباد بزرگ دیروگ زادہ۔ بوان صارخ۔ از در دلی بہرہ والی دار د۔ فیفر راسجدت ا د بندگی خالی است یہ۔“ غرض یہ کہ اسی طرح انفصال کے ساتھ انہوں نے نام شاعر دل کی سیرت کا نقش پیش کیا ہے۔

اگرچہ میر کے پیش کئے ہوئے یہ نقشے مخفی ہیں۔ لیکن اس کے باوجود یہ مکمل معلوم ہونے ہیں انہوں نے حالات کے بیان کے ساتھ ساتھ ماہول پر بھی روشنی ڈالی ہے اسی وجہ سے ان کی سیرت نگاری میں زیادہ جان پیدا ہو گئی ہے۔ بقول ڈاکٹر عبد اللہ:-

دو رکات کا شان دار زمین دصفت اس کی سیرت نگاری ہے۔ لانگری۔

English Biography 18th Century Longfellow  
میں لکھا ہے کہ تذکرہ رجال میں مصنف کے لئے صوری ہے کہ وہ اپنے اتفاق

لے میرتی میر، نکات الشعرا : مدد لے، ایضاً گہ الینا لے الینا

کی لائف کے واقعات کو ایسے معنی پر بیاڑا و اختصار سے بیان کرے جس سے ان اشخاص کی پوری پوری سیرت آنکھوں میں پھر جائے۔ ایک بیاگرانی اور بیاگرا میکل ڈکشنری میں یہی فرق ہوتا ہے کہ بیاگرانی میں سوانح نگار ایک فرد کی مفصل زین اور جامع ترین سرگزندیت بیان کرتا ہے۔ بر عکس اس کے قاموس تراجم (بیاگرا میکل ڈکشنری) میں گنجائش کے کم ہو سکی وجہ سے اختصار سے کام لینا پڑتا ہے مثلاً *the sacrifice to Virtue* یعنی *Conciousness has been sacrificed.*

نکات کی سیرتوں کو اگر اس اصول کی روشنی میں دیکھا جائے تو ہم اس کے اختصار و ایجاڑا میں وہ پرماعلانی و مصورانہ وقت نظر پلتے ہیں جو تفصیل میں نہیں مل سکتی ہے ایجاڑا و اختصار کے ساتھ ان شاعروں کی سیرتوں کا بیان، ان کے کلام کی تقدیب کے سلسلے میں پس منتظر کام کرتا ہے۔ اسی وجہ سے وہ اہم ہے۔

سیرت نگاری اور ماخول کی تصوری کشی کی یہ خصوصیات اگرچہ دوسرے تذکرہ دنیا میں بھی ملتی ہیں لیکن اس سلسلے میں جو مرتبہ نکات الشعر کو ماضی ہے، وہ کسی اور کو تفصیل نہیں۔ لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ دوسرے تذکرہ دنیا میں یہ خصوصیت بالکل ہی نامیدہ ہے ایسا نہیں ہے۔ دوسرے تذکرہ دنیا میں بھی یہ خصوصیات ملتی ہیں۔ لیکن طوالت کے خوف سے سب کا ذکر بیاڑا نہیں کیا جاسکتا۔ اس نے تقدیم میں سے تذکرہ میر حسن اور متأخرین میں سے گلشن بے خدا سے چند منالوں کا پیش کر دیا کافی ہے۔

میر حسن کا ذکر اگرچہ بعض حیثیتوں سے بہت اہم ہے اور اس میں شاعروں کی سیرت اور ماخول کے نقشے بھی کچھ گئے ہیں لیکن وہ مجموعی اعتبار سے میر نک نہیں پہنچے۔

لے ذکر عبد اللہ: شعراء اردو کے ذکر کے: مطہر عبد السلام اردو اپریل ۱۹۷۳ء ص ۱۶۱

بعول ڈاکٹر عبداللہ ”میر حسن بھی سیرت کی نصویر کشی میں میر کا مقابلہ نہیں کر سکتے بلکہ حقیقتی اوصاف کے بیان کرنے کی وجہ سے مبالغہ کی دلگاں آنینگی اور سخن طرازی سے کام بنا ہے شاعر نے پائے کی تفہیں میں البتہ بہت صاحب الرائے ہیں۔“ پھر جو ان کے بیان میں اس کی بعض احادیث مذکور ہیں۔ ان کے بیان میں لفاظی زیادہ ہے لیکن اس کے باوجود ان کی تصویریں زندگی سے بہرپور ہیں، بعض ملکوں والیا محسوس ہوتا ہے کہ وہ تیرست سے بھی اُس کے بڑھ گئے ہیں کیونکہ ان کے ذکر میں کسی شاعر سے ان کی بدگالی کا پتہ نہیں چلتا۔ الحنوں نے ہر ایک کے متعلق حالات دو اتفاقات کو مذکور کر کے اپنی کچی لائتے ظاہر کر دی ہے اور جنکو جھوٹ کرتی سب کے منقطع ان کی رائی بڑی حد تک میر کی رائی سے ملتی تھی ہے۔

فان آرزو کے متعلق المفوں نے دہی لکھا ہے جو میر کا خیال ہے لکھنے ہیں۔ "فان غصہ  
نشان، صرگودہ سخن سخاں، اسٹاد اسٹاداں، ہندوستان جنت نشان چراغ دودمان گھنگھو،  
سرائج الدین علی فان آرزو، بعد امیر خسرو دہلوی چنی صاحب کمال پر گو و خوش گو ہے مسامع  
عالمیاں رز سیدہ" میر اڑکے متعلق لکھنے ہیں "از فضحائے نامدار و مصلحتی کامنگار، خوش  
ادفات نیک سیر، عرف محمد میر المخلص بہ افر، درویشیست موقر، صاحب سنت سنت  
بوثر، عالم دنا فاضل، رتبہ قدرش بہ غایت بلند، گھیر صدرش بہا پت ارجمند، برادر خورد  
خواجہ میر درود امام اफصال ..... در خدمت برادر بزرگوار خود گرش نشینی اختیار کرد تھے  
انشار کے متعلق ان خیالات کا انہمار کرتے ہیں "میر انشار اللہ خاں از خوبان جہاں دخوش  
نکران زیاں، سخن آگاہ، میراث اراللہ طبع نازہ دذوق بے اندازہ، شراب محالی دذوق جولی  
فرغ بخش و مسرت افزاس است۔ چون سنت خوش ظاہر و خوش طبع تھے میر کی تصویر ان

نہ ذکر جداتہ: شعرتے اردو کے ذکر سے: مطبوع سالہ اردو ایں ۱۹۳۷ء صلحدار نہ میر حسن: ذکرہ شعرتے اردو  
تہ یقنا: صنعتہ ایضاً مارٹ ۱۹

اندازوں میں کمیتے ہیں ۔ برادرزادہ سراج الدین علی خاں آرزو د، وہم از شاگردان اوست متوفی اکبر آباد ۔ جوان محمد شاہی ۔ الحال درشا بھاں آباد است ۔ سن او تقریباً شصت سید ..... ببار صاحب دماغ است و دماغ اور ای زیبید<sup>لہ</sup> میر حسن کے ان تمام بیانات سے ان شاعروں کی تصویر آنکھوں میں پھر جاتی ہے ۔ ان کے حالات کا پتہ چل جاتا ہے ۔ ان کی افادہ طبع کا اندازہ ہو جاتا ہے اور ان کے مرنسے سے بھی اسکارہی ہو جاتی ہے اور یہ سب پیزیں مل کر ان کی ادبی حیثیت کو پرکھنے میں مدد دیتی ہیں ۔ میر حسن بعض حالات کے پس منظر میں ان پر تنقیدی نظرڈائیتے ہیں جس کا ذکر آگئے کیا جائے گا ۔ یہ بیانات گوبہت ہی مختصر ہیں ۔ لیکن میر کے تذکرے کی طرح اختصار ہی ان کی خوبی ہے ۔ میمھنی کے تذکرہ کو نہیں کامیابی اندازہ میں ہے ۔

مناخین کے تذکرہ میں جس تذکرے کو ٹری اہمیت حاصل ہے وہ نواب محبطہ قلن شیفۃ کا گلشن ہے خار ہے ۔ شیفۃ اپنے وقت کے بہت بڑے ادیب اور شاعر نے ان کی شعر فہمی اور ذوق کی بلندی کے غالب اور حاٹنک معرفت ہیں انھوں نے بھی شاعروں پر تنقیدی ارائے دینے کے ساتھ ساتھ اپنے منظر کے طور پر ان کی نزدگی کے حالات اور سیرت پر بھی روشنی ڈالی ہے جوان شاعروں کے ادبی مرتبے کو ذہن نشین کرنے اور ان پر تنقیدی نظرڈائی میں مدد دیتی ہے ۔

دوسرے تذکرہ نو سیوں کی طرح شیفۃ کا بھی بھی حال ہے کہ وہ عبارت میں زور پیدا کرنے کے لئے ہجگچگہ رنگینی پیدا کرنے ہیں ۔ شاعروں کی سیرت کے بیان میں بھی انھوں نے رنگینی سے کام لیا ہے ۔ ان کے بیانات بھی عام طور پر مختصر ہوتے ہیں لیکن بعض بڑے شاعروں

کے متعلق وہ تفصیل سے بھی کام لئتے ہیں لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ ان کے اختصار میں جائیت  
نہیں ہوتی ان کے جھوٹ ہی سے شخصیت کے نام پہلو آفیگ ہو جاتے ہیں مثال کے طور پر  
آنس کی سیرت کے متعلق صرف چند الفاظ لکھے ہیں لیکن ان سے آنس کی وضع قطع، افتاؤ  
طبع اور ذہنی رجحان کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ لکھنے ہیں یہ از مشاہیر شعراء کی تکمیل است روشن  
رندانہ و دفعہ بے باکارہ دارد یہ اسی طرح انشا کی تصور ان الفاظ میں کھینچی ہے یہ از مقرریان  
خدمت در زیرالمالک لذاب سعادت علی خاں یہا در بود لختے در فنون رسمیہ جمارات داشت  
در در بر فن کوس لمن املکے بـ آوازہ تمام می ذاختہ بر موزو تاں معاصر اعزامات د مرطان  
نا فیہ تنگ مودے یہ اور جہاں تفصیل سے کام لئتے ہیں دہاں تو شاعر کی زندگی کے نام پہلو  
ست آگاہی ہو جاتی ہے۔ عرف ایک مثال کافی ہو گی۔ میر درد کے متعلق لکھا ہے یہ از طبقہ  
صافیہ صوفیہ است۔ در فضائل صوری و کمالات معنوی دے خارج از حد فرم و ببروں از  
نیرے قلم است یا رب از دار عشقی والقطاع انبیا شرح دہ از درع و تقویے پر دار د  
باد نزکتہ باطن دزیکہ نفس حرف زند۔ بادر گر اخچی و دل بر شیگی جگرو در دمنی خاطر ہا لگی  
ظاہر ہے کہ ان نام بیانات سے ان شاعروں کی زندگی افتاد طبع اور دینی رجحانات سے پوری  
طرح واقعہت ہو جاتی ہے۔

ان تینوں نذر کوں پر طسا رانہ نظر سے یقینت دا صحیح ہو جاتی ہے کہ ان میں ملا  
ا) رسیرت کے جو نقشے پیش کئے گئے ہیں وہ اگرچہ مختصر ہیں لیکن بہر حال تنقیدی نظر دلانے  
میں پس منظر کا کام کرتے ہیں۔ اختصار ایک حد تک ان کی خوبی ہے نذر کوں نگاروں کا مبدل  
بہت نحد ددھتا۔ سیکڑوں شاعروں کے نذر کے میں ایک نذر کوہ نگار تفصیل سے نظر نہیں ملاں

رہ معلمے خاں شیفتہ گلشن بے خار: ص ۲ (ڈاکشوہر) ٹہ ایضاً عذر ٹہ ایضاً عذر

سکتا تھا۔ اور بہرہ چیز فاصل طور پر ان کے پیش نظر بھی نہیں تھی دہ تو کم سے کم مجب میں کئی بہنوں کو پیش کرنا چاہتے تھے اور وہ اس اعتبار سے بہت کامیاب ہیں کہ انہوں نے باجز مخدود میدان کے شاعروں کے لفڑیوں سے بہت حالات بھی بیان کئے ان کی سبرت اور درج کی تصویریں بھی کھینچیں۔ اور ساختہ بھی ان کے ادبی کارناموں پر تنقیدی اشارے کئے۔

تنقیدی اشارے [تذکرہ میں ان تنقیدی اشاروں کی بڑی اہمیت ہے ان کا تجزیہ کرنے کے بعد یہ چلتا ہے کہ یہ چار عنصر سے مرکب ہیں

۱۔ شاعروں کے کلام پر راستے۔

۲۔ فارسی شاعروں سے مقابله۔

۳۔ کلام پر اصلاح اور

۴۔ اس زمانے کی ادبی تحریکوں پر اشارے۔ اس کے علاوہ بعض تذکرے ایسے بھی ہیں جن میں شعر و شاعری کے متعلق فنی مبارکب میں جاتے ہیں۔

۱۔ کلام پر راستے اشاروں کے کلام پر طائفی عموماً ذائقی اور دعبلانی ہوتی ہیں۔ ان میں اس زمانے کے روایج کے مطابق لفاظی کو زیادہ دخل ہوتا ہے۔ عام طور پر اس کی عیارات متفہ اور سمجھ ہوتی ہے تذکرہ انکار اپنی ذاتی اور افرادی راستے کو پیش کرنا ہے اس لئے اس میں کسی اجتماعی نقطہ نظر کو تلاش کرنا یا کسی ایسی قدر کو دھونڈنا جو دوسرا سے افراد کے ذوق سے ہم آہنگ ہو سکے بیکاری یا بات ہے اس میں لکھنے والا مختلف شاعروں کے کلام کو دیکھ کر اپنے تاثرات کا اظہار کر دیتا ہے لیکن ان تاثرات کے تنقید ہونے سے انکار نہیں کیا جاسکتا البتہ اس سے اختلاف کیا جا سکتا ہے کیونکہ آج بھی جب کہ تنقید میں سیکھنے والی نئی شاخیں بہرث ری ہیں تاثراتی تنقید Impressionist to Criticism

کے علم بردار اپنی دوسری معاہدہ بینٹ کی مسجد الگ بناتے بیٹھتے ہیں۔ ان کے خیال میں اسی فتحم کی تنقید صحیح تنقید ہے۔ دوسرے فتحم کی تنقید، صحیح معنوں میں تنقید کے جانے کی مستحق نہیں۔ عمومی اعتبار سے اگر دیکھا جائے تو میر کے تذکرے نکات الشعرا میں یہ رایمیں

معاری نظر آئی ہیں بقول ڈاکٹر مولوی عبد الحنفی «میر صاحب پہلے تذکرہ نویس میں جھنوں نے صحیح تنقید سے کام لیا ہے اور جہاں کوئی سقتم نظر آیا ہے، بے روزگاری اس کا انہیں کر دیا ہے اور ہر شاعر کے مختلف جوان کی رائے ہے، اس کے ظاہر کرنے میں انہوں نے مطلقاً ناکام نہیں کیا۔ بہات ہمارے تذکرہ نویسوں میں عام طور سے مفقود ہے وہ اپنے گروہ کے شاعریں کی جاتیا تعریف کرتے ہیں۔ اور جریعنی گروہ والوں کی تعریف اول ترکتے ہیں اور جو کرتے ہیں میں فردی زبان سے اور اس میں بھی کوئی چوتھا مزدور کر جاتے ہیں۔ میر صاحب کی شان اس سے بہت امریغ تھی وہ کسی جتنے سے تعلق نہیں رکھتے ہیں اور ان کی شخصیت صحت ان کی تنقیدی رائے کو بہت بلند رتبہ بنا دیتی ہے۔ ان کی رائے میں فلوچ ہوتا ہے۔ اگر وہ کسی پرستخت تنقید یا تکرہ چینی کرتے ہیں تو اس میں کسی فرقہ بندی با جسم بندی کو دفن نہیں ہوتا البتہ ہمدردی کے بجائے بے دردی کی جھلک کہیں کہیں ضرور نظر آ جاتی ہے اور تنقید کے علاوہ مختلف اشخاص کی سبرت کے مختلف اس قدر برہنسہ اور داشگان رہتی ہیں پائی جاتی ہیں جن کو پڑھ کر دلچی چرت ہوتی ہے۔ ایک تو یوں بھی یہ بات زمانے کی خطا کے خلاف تھی ہبہ یہ بات اور بھی مستزاد ہوتی کہ معاصرین پر رائے زنی کرتے ہوئے میر

*Springer in Creative Criticism and other essays  
quoted by Farrel in A Note on Literary Criticism.*

لہ ڈاکٹر مولوی عبد الحنفی: دیباچہ تذکرہ ریجیٹ گو بال از فتح علی گردیزی: ص ۷۱  
لہ ڈاکٹر عبد اللہ: شعروں اور دو کے تذکرے: مطبوعہ عربی اور دو اپریل ۱۹۵۶ء

نے ان کی دشکنی کی مطلق پرداہ نہیں کی۔ اب معلوم ہوتا ہے کہ تیر کی عام سیرت میں غور اور خود بینی کا عنصر ضرور موجود تھا جس سے عام معاصرین کو گلہ ہے اگر میر کی تنقیدوں کو ان کی سیرت کی اس خامی کے ساتھ لٹا کر بیکھا جاتے تو پھر شاید ہم میر کے معاصرین کی تھانہ کو حق بجانب صحیبیں گے اس نئے میر صاحب کا ہمچوں بعض شوار کے ذکر میں طنز آمیز اور نفع ہوتا ہے۔ جس سے تنقید میں ہمدردی نہیں ملکہ ہے دردی کا احوال پیدا ہو جاتا ہے۔  
 اس میں شک نہیں کہ میر کی تنقید میں خامی ضرور ہے لیکن اس کی وجہ سے ان کی تنقید کو تنقید کرنے سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ اسی رائی نکات الشعرا میں بہت ہی کم میں زیادہ رائیں محفوظ اور بھی اُنیں جن میں خلوص بھی پایا جاتا ہے۔ شاعر میرزا سوڈا کے مثلن لکھتے ہیں۔ «غزل و قصیدہ و قصہ و محض و ریاعی ہمہ را خوب می گوید۔ مرآمد شعر اتے ہندی ادست۔ بیدار خوش گو است ہر شعر شطر طرف بصفت رست رستہ و مجن بندی الفاظش مگ مصني و ستر دسته، ہر صریح بر جست اش را سرد آزاد بندہ، پیش کفر عالیش طبع عالی ستر بندہ ۔۔۔ ان الفاظ کے ذریعہ میر نے سوڈا کی شاعرانہ اہمیت کو فہرشنگ کر دیا ہے۔ ان کو اس بات کا احساس ہے کہ وہ ہندستان کے بڑے شاعر میں خوش گوئی ان کا حصہ ہے۔ ہر صفت میں طبع آزمائی کرنے میں اور خوب کرنے میں۔ ان کے اشعار کی معنوی جیہیت بہت بلند ہے صوری اعتبار سے بھی وہ اہم ہیں۔ کیونکہ ان کو الفاظ کی جمن بندی میں ملکہ حاصل ہے ان کا ہر صریح حسین ہے اور سرد سے زیادہ حسین! ان کی نظر میں بلندی پائی جاتی ہے۔ ان خیالات کے تنقید ہونے سے انکار نہیں کیا جاسکتا یہ مشکل ہے کہ وہ خاص قسم کی تنقید ہے۔ جس کے طرز بیان میں الفاظ کی بُنگتی کو زیادہ دخل ہے لیکن

الله ڈاکٹر عبد اللہ: شعر اتے اردو کے ذرکر سے، مطیبو عرسال زردو پریل ۱۴۵۷ھ- ۱۹۷۶ء میں لکھا تھا

مکاتبہ ملکہ

یا اس زمانے کا عام و سنتور تھا کہ عبارت رنگین، معقّل اور مسجع لکھی جاتی تھی۔

میر نے نکات الشعرا میں سو دا کی طرح میر درد کے کلام پر بھی تنقیدی نظر ڈالی ہے اور ان الفاظ میں ان کو سزا ہے یہ خوش بہار گستاخ سنخ، عندیب خوش خوانِ جمن ایں فن، زبان گلگنوش گر کھائے زلف شام مدعا، مصر عذشہ اش بر صفو کا غذا زکا کل ملح خوش نما۔ بمعنی سخن پرواز اور مسائل چینستان املاز است۔ گاہے دل کو قہ با غ تلاش بطريقی گلگشت قدم رنجی فرماید در جن شعرش نظر رنگیں جمن جمن، گلچین خیال اور اگل معنی دامن دامن ٹھی اس تحریر میں بھی اگرچہ دی مخصوص املاز موجود ہے لیکن ان کو رُنھنکے بعد میر درد اور ان کے کلام کی امہمیت پر ری طرح ذہن نشین ہو جاتی ہے رُنہنی کو اس میں بھی دخل ہے۔ لیکن یہ اس وقت کا تغاضا تھا کہ عبارت کو زور دار بنانے کے لئے اس کو مفہوم اور مسجع بنادیتے تھے۔ جانچ بڑی کے شاعر دل کے لئے میر نے عموماً رنگینی اور زیادہ مفہوم اور مسجع عبارت استعمال کی ہے۔ اس کی وجہ بھی ہے کہ وہ ان شاعر دل کے متعلق اپنے بیانات کو زیادہ زور دار بنانا چاہتے تھے۔

لیکن ان شاعر دل سے کم تر بھی کے شاعر دل کے کلام پر جب اظہار خیال کرتے ہیں تو ان کے لمحے اور املاز بیان میں ایک تغیر پیدا ہو جاتا ہے وہ ان کے لئے زیادہ نہیں لکھتے اور جو کچھ لکھتے ہیں اس کی عبارت مفہوم اور مسجع نہیں ہونی۔ مثلاً میاں شرف الہیں مصنموں کے کلام پر ان الفاظ میں رائے دیتے ہیں ”ہر جذکم گو بود لیکن بسیار خوش فکر دلاش لفظ تازہ زیادہ“ یا ا شرف علی خاں افغان کے متعلق صرف یہ الفاظ استعمال کرتے ہیں ”بسیار خوان قابل وہنگا مس آرا، شعر سخنہ راجحی بی گو بید“ با ان سے زیادہ الفاظ

لہ میر نکات الشعرا، ص ۱۰۵ تہ ایضاً ص ۱۳۳ تہ ایضاً ص ۱۷۷

میر عبد الحمیٰ تاباں کے نئے استعمال کرتے ہیں یہ سمندر بگینی نکرش بالگلگوئی باد بھا طائقِ لفڑ  
با لفڑ لمحہت۔ ہر جید عرصہ سخن ادھمیں در لفظہ رہائے گل و مبلیں نام است۔ اما بیار  
بر بگینی می گفت پڑھ صاف ظاہر ہے کہ یہ خیالات ایک دوسرے سے مختلف ہیں اور  
ان میں ہر اعتبار سے ایک تاباں فرق نظر آتا ہے میر ہر شاعر کے مرتبے کے مطابق الفاظ  
استعمال کرتے ہیں اور ان کی روایوں کو پڑھ کر ہر شخص ان شاعروں کے متعلق صحیح رائے  
قاچیم کر سکتا ہے۔

تذکرہ تھاڑوں کی صاف گئی | میر کے ذکرے میں تنقید کی صاف گئی بھی قابل غور ہے۔ عیسا  
کہ اوپر کہا جا چکا ہے، وہ کسی فرقہ بندی یا ادبی گردہ بندی کے پیش نظر بعض شعر کے  
خلاف رائیں نہیں دیتے۔ بلکہ واقعی جو کچھ محسوس کرتے ہیں۔ ان کو الفاظ میں پیش کر دینے  
ہیں ان کے نزدیک صاف گئی بھی اہمیت رکھتی ہے۔ الغام اللہ خاں یقین کے متعلق  
لکھتے ہیں ۔ بعد از ملاقات اب اندھہ معلوم شد کہ ذائقہ شعر ہمی مطلق نہاد۔ شاید از ہمیں  
راہ مردان گمان ناموز دینت درحق اولاد شہ باشد۔ جمع برائیں اتفاق دار نہ کہ شاعری  
او خالی از نفس نہیں ۔ یا محمد بیار خاکست کے متعلق لکھتے ہیں ۔ شعر رازیت می گوید  
و خود زاد در می کشد بیار سفلی می کند ملکہ از تیک آپی بنائے رختہ را بآب رسانیدہ ۔  
یہ خیالات ممکن ہے بعض لوگوں کے نزدیک صحیح نہ ہوں لیکن میر نے جو کچھ ان کے متعلق  
صوچا تھا وہ بیان کر دیا ہے اس میں کسی فسم کی بدگمانی یا فرقہ بندی کو دخل نہیں ہے کیونکہ  
میر عبد الحمیٰ تاباں کی شاعری کو انہوں نے برے نقوٹوں میں یاد نہیں کیا ہے حالانکہ وہ اس  
بیان میں یہ کہتے ہیں جو از چندے بسیب کم اخلاقی ایں سمجھ داں کر دستے بیان آمدہ ہو۔

لے میر: نکات الشعر، ۱۵۵۷ء ایضاً مدد سے ایضاً ۱۵۵۷ء ایضاً ۱۵۵۷ء

ہمہ بھی انہوں نے تاباں کی شاعری کے متعلق صحیح رائے دی ہے لکھتے ہیں۔ "ہر چند عرصہ سخن اور ہمیں در نظر ہاتھے گل دبل نام اسٹ، اما بسیار بزرگیں می گفت ۔۔۔ پر خصوصیت میر کو بہت بلند کر دیتی ہے اور اس کے پیشے میں ان کے تذکرے کی تفصیلی اہمیت بھی سمل پڑ جاتی ہے۔

میر حسن کا تذکرہ اگر جو صاف گولی میں تمثیل نہیں پہنچتا۔ لیکن اس میں بھی جویں فی الحالی صرفہ ملتی ہیں۔ بُرے شاعروں اور مسلم الفاظوں اُستادوں کے کلام پر رائے ذہنی وہ بھی زور وار الفاظ اور زنگین عبادت میں کرنے ہیں۔ سوتوا کے متعلق ان کا خیال ہے: "استاد شعرائے عصر و بلخائے دہر میدان بیان اور دینع و طرز معانی او بدریع، بر سپاہ و انش شاہ و بر آسمان بنیں ماہ۔ در فصیدہ رحیم بد بھینا دارد۔ فصالہ عذب دل آور ق دبیان، بجو بلند، نظمش طرب انگریز است ۔۔۔ اسی طرح میر کے کلام پر ان الفاظ میں روشنی ڈالتے ہیں۔" میر شاعرِ مہند دستان دا فصح فصیحائے زمان، شاعروں پذیر دخن سخج بے نظیر، سیاں محمد نفیق نیر المخلص بہ میر، رغبت روایت کاخ بیانش از طاق سپہر بر قزو د گویر کان ضمیرش از جو ہر عالمی گوہر، فکر عالیش در عین خوش آبی، وطبع رو انش بہ نہایت شادابی پراغ نثر و شن دساخت نظمش گلشن، شعرش چوں در خوش آب و اذار سخشن بے حساب صیفی ذکارتے رنگ زداۓ آئینہ خورشید میشیں خلیتے اور ڈائے، خشائی ماہ سفید ۔۔۔ لیکن جب وہ جرأت اور الشاش کے متعلق رائے دینے پر آئے ہیں تو لہجہ بدل جاتا ہے۔ جرأت کے متعلق ان الفاظ میں رائے دینے ہیں: "کلامش نگین و بیانش شیریں، دستہ گاہ شورش چوں دل صاحب ہمہاں فراخ و گلزار معاشریں

لہ میر نکات الشفرا: م ۱۵۰ سے میر حسن تذکرہ شعرائے اردو: م ۱۸۳-۱۸۴ سے ایضاً م ۱۵۱ کے ایضاً

چوں میوہ اگر دشاخ در شاخ یا اور انشا کے متعلق یہ الفاظ استعمال کرتے ہیں یہ «طبع نازہ»  
و ذوق بے اندازہ، تراب معانی و فوقي جوانی فرح بخش دمسرت افراست...  
... نوشق است۔ اگر طرز اول طرز میر سوزمی ماند یعنی میر حسن نے میر دسوا کے  
کلام پر حس انداز میں راستے دی ہے، اس سے انشار اور برآت کا بیان مختلف ہے۔  
بھی کافر صاف واضح ہے۔

اس سے بھی یہ اندازہ ہوتا ہے کہ میر حسن کے ذہن میں بھی جا پئنے اور پر کئے  
کا کوئی معیار ضرور تھا۔ اس میں شک نہیں کہ اس میں ان کے ذوق اور وجہ ان کو زیادہ  
دفن ہے۔ میر کی طرح وہ بھی صاف گوئی سے کام لیتے ہیں اور بعض شاعروں کے کام  
کو برا کئے سے باز نہیں رہتے۔ اور انٹا ہی کو وہ نوشق کہہ بکھرے ہیں اس کے علاوہ  
آشوب کے متعلق لکھتے ہیں۔ قدم در سخنگی گذاشتہ است۔ پوچ و بے معنی و ناموزد  
میگوید یعنی میان جگن کے متعلق ان خالات کا اظہار کرنے ہیں یہ دعوائے شاگردی میر تھی  
میر می نا یہ۔ از مستابر ان ہست یعنی میر کے مقابلے میں ان کے یہاں اس قسم  
کے بیانات کم ہیں۔ بہر حال میر حسن کے ذکر سے میں بھی یہ تنقیدی پہلو موجود ہے۔

گلشن بے غار کا پڑہ ان سب میں تنقیدی اعتبار سے بھاری ہے۔ کیونکہ تنقید  
پڑے سے پڑے شاعر کے متعلق بھی صحیح راستے دینے اور اس کی خامیوں کو اجاگر کر کے  
پیش کرنے سے باز نہیں آتے۔ مثلاً میر کوڑا شاعر تسلیم کر لیتے اور ان الفاظ میں ان کی  
غیرین کرنے کے بعد یہ صد آہ در دنک بنا شیر کیک مصرع او شیست و بزر اعزام تسلیم  
ہم فضوں یہم تسلیم گو مladت سخنش بکام مشنا قاف گوارا تراز شہد عل شکر باراست یعنی ان

میں میر حسن، ذکرہ شعرائے اردو: م۔ م۔ ایضا، م۔ ایضا: ص۔ م۔ شیفہ: گلشن بے غار

کی شاعری میں رطب دیا بس کی طرف اشارہ کرتے ہیں اور ساتھ ہی سانچوان کی شاعری میں خوش فکری کے نقدان کے متعلق ان الفاظ میں روشنی دلتے ہیں "پست و بلند کہ در کلاش بینی در رطب دیا بس کہ در ابیانش بنگری نظرنہ کئی واڑ نظرش بنگنی گہنے اندھے شعر گرا عجایب باشد بے بلند پست نہست" دریں بھیا ہمہ انگشتہا کیکست نہست  
..... در قصیدہ فکر خوشے نداشتہ چنانکہ غزلش بلند مرتبہ است سہچان قصیدہ اش پست پائی تریلے لیکن غزل گوئی اور منزی گوئی میں وہ ان کے فائل ہیں۔ چنانچہ کہنے ہیں یہ "با فون نظمیہ ربط حامم دار دلا سیما در غزل سرایی و منزی گوئی گوئے سبقت می رباید" میر کے متعلق یہ خیال بالکل صحیح ہے اس میں نشک نہیں کہ وہ غزل گوئی کے بادشاہ تھے اور ان سے بڑا غزل گو شاعر دو میں پیدا نہیں ہوا۔ لیکن ان غزوں میں رطب دیا بس موجود ہے منزیاں انھوں نے کہی ہیں۔ خوبی کہی ہیں۔ لیکن ان میں داخلی رنگ غالب ہے البتہ قصیدہ ان کا میدان نہیں تھا۔ ان کی ضریعت اس بار کی محلی سی نہیں ہو سکتی تھی۔ اسی وجہ سے جو قصیدے انھوں نے کہے ہیں وہ قصیدے کی خصوصیات سے محروم ہیں چنانچہ ان کو کامیاب قصیدہ گو نہیں کہا جاسکتا۔

شیفہ نے میر کی شاعری کے متعلق ان حقوق کو کس قدر بچے نئے انداز اور لطفیت پر لئے میں پیش کیا ہے۔ اسی طرح نیر حسن کی شاعری پر نظر دلتے ہوئے وہ اس حقیقت سے چشم پوشی نہیں کرتے کہ ان کی شاعری میں فرنی فرنگلہ اشیں ہیں "برا صنات سخنی الجہ ندر نے واثہ لا یسا منزی نیکو گفتہ۔ منزی سحر البيان کر مشہور ہے بد منیر است شهرت تمام دارو۔ تقطیع نظر بالغ رہائے شاعری پر محاورہ عموم بد گفتہ بکرو ادب لمعت دادہ است" یہ خیال نیر حسن کے

لہ شیفہ : کلشن بے نار : مدد لہ العین : ص ۳۷ لہ العین : مدد

متعلق بالکل صحیح ہے۔ بہرمن اگرچہ بڑے شاعر ہیں اور ان کی شعروی سے بہتر شعری اردو میں تک نہیں لکھی گئی لیکن ان کے کلام میں بعض بجھے غلطیاں ملتی ہیں جن کی طرف شبیت نے بھی اشارہ کر دیا ہے۔ اشارے کے متعلق بھی الحنوں نے صاف صاف پر راستے ظاہر کی ہے ”دیوانے دارو مشتعل بر اصناف سخن دریج صنف راطبین راسخ شعرا زگفتہ اما در شعروی طبع وجودت ذہن او سخن نیست۔“ اشارے کے متعلق اس سے زیادہ صحیح تضییدی راستے اور کیا ہو سکتی ہے وہ اُس تاد ضرور نہیں۔ الحنوں نے ہر صنف سخن میں طبع آزمائی کی۔ لیکن کبھی سمجھیدیگی کو اپنے پاس نہیں آئنے دیا۔ جس کی وجہ سے ان کی نظر پر اساري شاعری غیر سمجھدی ہے۔ البتہ اس میں ان کی ذہانت، شعروی اور طباعی کا پتہ ضرور ہے۔ سودا کی شاعری کے متعلق شبیت نے پر راست دیا ہے: ”ہانزون شاعری مناسبت نام دار و بر اصناف سخن تدریت نام آنکہ میں الانام شہر پر ایست کو قصیدہ اش بر از غزل است حرفیت مهل، بزعم فقیر غزلش بر از قصیدہ است و قصیدہ اش بر از غزل“ سودا کے کلام کے متعلق عام خیال یہی ہے کہ وہ قصیدے کے بادشاہ ہیں۔ غزل ان کا میدان نہیں۔ لیکن حقیقت اس کے بر عکس ہے۔ سودا بر منصب سخن کے اس تاد ہیں۔ شبیت نے اسی حقیقت کو واضح کرنے کی کوشش کی ہے۔

یہ نام را میں کس قدر بھی ملی ہیں ان کو دیکھنے کے بعد یہ احساس ہوتا ہے کہ انکے پیش کرنے والے نے تمام شعر کے کلام کا گہر امطا لکھا ہے۔ اسی کی نظر میں دسعت گہرا ہی اور دفت ہی کام خیال سے وہ متاثر نہیں ہوتا بلکہ اپنی راستے آزاد طریقے سے قائم کرتا ہے۔ جیسا کہ اس کی بھی اکثر ٹکڑے دلاؤ دیز اور زمگین ہے۔

گلشن بے فار میں فاریاں بھی میں بعض شاعر دوں کا ذکر کرتے ہوئے شبیت نے

لہ شبیت: گلشن بے فار: ص۵۶۔ لہ الشیتا: حلہ سے الیٹا: ص۔

غلطی کی ہے۔ وہ ان کو پری طرح سمجھنہیں سکتے ہیں۔ انہوں نے ان کے شاعر ہونے ہی سے انکار کر دیا ہے۔ مثلاً نظریہ اکبر آبادی کے متعلق ان کی رائے کو اہمیت نہیں دی جاسکتی ان کے خیال میں نظریہ شاعر نہیں ہیں۔ لیکن اگر ان کے نہ لانے کے حالات کی روشنی میں دیکھا جاتے تو یہ نسبت نکلتا ہے کہ اپنے معیار کے مطابق انہوں نے ٹھیک رائے دی ہے۔ شاعری کے متعلق ان کے جو معیار تھے اس پر نظر پورے نہیں اُترتے تھے۔ ان کی شاعری شاعری ہی نہیں تھی۔ اس میں انتہا الٹھا۔ رکا کت تھی۔ مرد جہا اداز سے بہت کر ایک بنا راستہ نکالنے کی کوشش تھی۔ نظریہ عوام کو اپنا موصوع بنایا تھا لیکن اس زمانے میں شاعری ایک خاص طبقہ کی بحیثیت تھی یہ طبقہ ادنیٰ طبقہ تھا۔ ان کے خاص معیار تھے۔ خاص خیالات و نظریات تھے شفیقت کا غلط بھی اسی طبقہ سے تھا اور وہ ان معیاروں کو نظر اداز نہیں کر سکتے تھے۔

دلیسے محبوبی اعتبار سے اگر شفیقت کے نذکرے کو دیکھا جائے تو اس میں نہایت سوچی سمجھی رائی ملی ہیں، اور صحیح فہم کی تنقید کا پتہ چلا ہے۔

(۲) فارسی شاعروں سے مقابلہ [تنقیدی] رائے دیتے وقت یہ تذکرہ فوں کہیں کہیں اردو شاعروں کا فارسی شاعر کے مقابلہ بھی کرنے چلتے ہیں اگر جا سیں بھی حد درجہ اخفار سے کام لیا جانا ہے لیکن اس سے اردو شاعر کے طرز کلام سے بخوبی آنکھی ہی ہو جاتی ہے۔ اور یہ بھی پتہ چل جاتا ہے کہ وہ فارسی کے کون سے شاعر سے متاثر ہوتے ہیں اور یہ مقابلہ صرف فارسی شاعر ہی سے نہیں کیا جاتا بلکہ کہیں اردو شاعروں کا آپس ہی میں مقابلہ کیا جاتا ہے۔ جس سے زیر نظر شاعر کے کلام کی خصوصیات پوری طرح اُجاگر ہو جاتی ہیں۔

میرا پتے نذکرے نکالت اشعراء میں محمد حسین کلیم کا مقابلہ بیدل اور کلیم سے کرنے ہیں۔ اگرچہ کلیم در فارسی گن شستہ است اما کلیم

ریخت پیش فقرامیست ۱۰ اسی طرح میرزا مطہر ہاں جاں کے متعلق لکھتے ہیں "محصر شعر فارسی  
اوینظر فقیر سوونت آمدہ است۔ از شیم و علمیم پائے کلی نزار دی ۱۱ لیکن میر کے ہیں ان سے  
تفاہل پہلو کم ملتے ہیں بچھی جہاں کہیں انھوں نے اس انداز سے کام لیا ہے، دہاں دہ کامیاب  
ہوتے ہیں اور انھوں نے اس انداز سے کام لیا ہے۔ دہاں دہ کامیاب ہوتے ہیں اور انھوں  
نے اس شاعر کے رنگ کلام کو نایاں کر دیا ہے۔

نکات الشعرا کے مقابلے میں میر حسن کے تذکرہ شعراءِ اردو میں یہ پہلو زیادہ غالباً  
ہے میر حسن اس میں بہت بیش پیش رہے ہیں۔ انھوں نے اپنے تذکرے کی شاعروں کا مقابلہ  
فارسی اور اردو کے دوسرے شاعروں سے کیا ہے۔ میر کا مقابلہ پڑھ فارسی شاعر شفافی سے  
کرتے ہیں۔ لکھتے ہیں "طریز مانا طرز شفافی ۱۲ اور اس میں شک نہیں کہ شفافی کے بیہاں بھی رنچ  
دغم کا بیان اسی طرح منا ہے، جیسا میر تقی کے بیہاں، ان دونوں کا اگر مقابلی مقابلہ کیا جائے  
تو یہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ تبرنے صور شفافی کا اثر تبلوں کیا ہے۔ ایسا محسوس ہوتا  
ہے کہ انھوں نے شفافی کا بغیر مطالعہ کیا تھا اور اسی وجہ سے اس کے اثرات ان کی شاعری میں  
اس قدر گہرے نظر آتے ہیں۔ اس کے علاوہ انھوں نے اثر کام، قابلہ میر سوز سے کیا ہے  
لکھتے ہیں "اکثر طرز اول طرز میر سوز می ماند ۱۳ میر درود کے متعلق لکھنے ہیں "دیوانش اگرچہ محصر  
است لیکن چوں کلام ۱۴ حافظ سرا پا انتخاب ۱۵ قائم جاذب پوری کے متعلق لکھنے ہیں "طریز مانا طرز  
طالب آعلیٰ می ماند ۱۶ ان مقابلوں سے صرف رنگ کلام کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ اور ایک عام  
خصوصیت کی وضاحت ہو جاتی ہے۔

لیکن یقینی کا ذکر ہمکشن بے خار" اس سلسلے میں بڑی اہمیت رکھتا ہے۔ شیفہ

۱۰ میر تقی میر: نکات الشعرا۔ صفحہ ۷۸۔ لئے ایضاً: صفحہ ۷۹۔ میر حسن: تذکرہ شعراءِ اردو: صفحہ ۷۹۔ لئے ایضاً: صفحہ ۸۰۔

ایک شاعر کو دوسرا شاعر سے تشبیہ ہی نہیں دینے بلکہ اس کے کلام کی خصوصیات کو یاداں کر کے مقابلہ کرتے ہیں غائب کے پہلے دو کے کلام کا بدل سے مقابلہ کرتے ہوتے انہوں نے وقت آفرینشی کی طرف اشارہ کیا ہے۔ جو میرزا بیدل کے کلام کی خصوصیت تھی اور جس کو غائب نے اپنے ایسا میں اپنایا تھا یہ دراد اکلی حال بتھا صاف ہے طبع و شوار پسند بذریعہ بیدل سخن می گفت وقت آفرینشی کر دیں اور اس کے بعد وہ ان کا مقابلہ عربی و نظری سے کرتے ہیں یہ "غرض چوں غزل نظری بے نظیر و قصیدہ اش جوں تھبیدہ عربی دلپذیر" ظاہر ہے کہ شبیثہ کے گلشن بے خار میں و مقابلہ پہلو نایاں ہے وہ زیادہ اہم ہے کیونکہ اس میں زیادہ تفصیل اور گہرائی بائی جاتی ہے۔

بہر حال یہ نذر کہ نویں اپنی رائے کو مختلف طریقوں سے مضبوط بناتے ہے۔ بعض صحیح یوں ہی رائے دے دیا ان کو سپتہ نہیں تعاوہ صرف شاعر زیر نظر کے کلام کا مطالعہ ہیں کرتے تھے بلکہ جن سے مقابلہ کرتے تھے ان کے کلام کا مطالعہ بھی ان کے زدیک ضروری تھا۔ تنقید میں اس مقابلے کی بڑی اہمیت ہے بہ صحیح ہے کہ تمام نذر کہ نویں اس طرف پوری طرح تو ہم نہیں کرتے اور جو کرتے ہیں وہ بھی سب شاعروں پر اس طرح رائے نہیں دیتے صرف چند پر رائے دینے کے سلسلے میں مقابلہ تنقید سے کام لئتے ہیں۔ اس لیے بہر حال نذکروں میں یہ عصر مل ضرور جاتا ہے۔

(۲) اصلاح یہ نذر کہ نویں، مختلف شاعروں کے کلام پر رائے دینے ہوتے کہیں کہیں ان کے بعض اشعار پر اصلاح بھی دینے ہیں جس سے ان کے تنقیدی شعور کا پتہ چلتا ہے۔ یہ اصلاح ان دونوں کے ردائل کے مقابلے نقطی ہوتی ہے۔ معنوی پہلو سے اس کو کوئی تعلق نہیں ہوتا۔

لے شبیثہ: گلشن بے فار: ۹۳ گہرائی: ص ۱۲۹

لیکن اس زمانے کا عام معيار ہی یہ تھا۔ پھر ہمیں ان اصلاحوں کو دیکھ کر یہ اندازہ ضرور بھوپالا ہے کہ وہ یوں ہی شعر کے متعلق رائے قائم ہنہیں کر سکتے تھے بلکہ اس پرفی اصولوں کی روشنی میں فرد کرتے تھے۔

میر کے تذکرے نکات الشعرا میں یہ ہی سب سے زیادہ نامیاں ہے۔ انہوں نے کہی  
اسعار پر اصلاح میں دیا ہیں۔ شاہ مبارک آبڑ کا ایک شعر ہے  
نہیں تارے بھرے ہیں ننگ کے نقطہ اس قدر نسخہ نلک ہے غلط  
میرا پئی تذکرے میں اس کو نقش کر کے کہتے ہیں یہ اگر جائے اس نذر، کس فدر،  
میگفت، شعر بآسمان میر سید ۔۔۔  
اسی طرح میاں شرف الدین مصطفیٰ کا یہ شعر انخلاب کیا ہے ہے  
میرا بیگام وصل اے فاصد کہیو، سب سے اے جد اکر کے  
اور پھر اس کے متعلق لکھتے ہیں ॥ اتفاقاً من اشعار ایشان راً نخاب میردم، میاں محمد حسین  
کلکم کا احوال ادشاں نیز خواہ آمد اشعار ایشانی، ادشاں نیز نشستہ بودند۔ من این شعرا  
پہلی منشائی خوازدم، دشواری فسم بود

میرے بیگام کو نہ اے فاصد کہیو سب سے اے جد اکر کے  
چوں ایں حرف بوانی سلیقہ شر اب دہندا جہاں نوشتہ آمد یہ مصطفیٰ خان یک ننگ کا یہ شعر مکمل  
پچ کہے جو کوئی سو ما را جاتے راستی ہے گی دار کی صورت  
اس پر یہ رائے ظاہر کی ہے ॥ باعضاً ذقیر بجا تے پچ، رف حق، اولی است ۔۔۔ میر سجاد کا  
یہ شعر انخلاب کیا ہے ہے

کافرینوں سے دارند چاہو کریاں کوئی مر جا ستم سے ان کے تو کہتے ہیں حق ہوا  
اور پھر اس راتے پر یہ راتے ظاہر کی ہے یہ اگر جب باطل باطل است میکن بجاتے کافر کرو اول میں  
مصرع دافع است با عقاد نفیر نفق باطل حق است یہ

میر کے علاوہ میر حسن نے بھی اسی طرح کی اصلاحیں بعض شعر کے استعارہ پر دی ہیں  
معین کے اس شعر پر سے

خوش ہم عربانی سے اپنی ہیں بر گنگ بنتے گل نکلے جانتے ہیں تھہر نے نہیں پڑنا کیم ہم  
یہ راتے ظاہر کرتے ہیں یہ خوش ہم عربانی، نامزد ہیں است چنان کہ میم بارا جان حب پیدا ہاست  
کہ عین چوں چشم غزال از میان رم کردہ است وابی سخت عیب است یہ عرب من کی اصلاح  
ہے معین ہی کے ایک مصرع بر حمادره کی اصلاح کرتے ہیں۔ مصرع یہ ہے: ”ذَا يَا رَدْوَبِيَا  
بَهِي ابْذَلِي اضْنُوس“۔ اصلاح کرنے ہوئے لکھتے ہیں: ”ایں معاذرہ درست نہست۔  
مردم شاخ جیاں آباد دد پھر دھلی گویندہ دد پھر یہی مگر مردم بیرد بجات گئے اس سے یہی  
اذرازہ ہوتا ہے کہ یہ لوگ اہل زبان ہی کی زبان کو مستند سمجھتے ہیں۔ زبان کے فرق کی طرف  
بھی ان کی قریب رہتی ہے۔ سجاد کا پر شعر انتخاب کر کے سے

تجھے غفر سے صحبت اب آ بني ابھی دوستی ہم سے ہے دشمنی  
لغظاً بسيٰ کے متعلق لکھتے ہیں یہ لغظاً بسيٰ دستی، زبان قدیم است یعنی براۓ ہمیں یہی  
نہ صرف یہ کہ یہ لوگ زبان دبیان اور عرب من کے متعلق اپنی اصلاحیں دیتے  
تھے بلکہ دوسروں کی دی ہوئی اصلاحوں پر محاسبہ بھی کرتے تھے۔ جس کی ایک مثال یہ ہے  
کہ میر نے خاک ستار کے ایک شعر پر اصلاح دی تھی وہ شعر یہ تھا سے

---

شہ میر حسن: تذکرہ شعراتے اردو: ص ۱۹۵-۱۶۲ تہ ایضاً: ۱۶۷ تہ الیضاً: ص ۱۷۸

خاک اس کی تو ان آنکھوں کے گئی مت لگبو      محمد کو ان خانہ خرابوں ہی نے بیمار کیا  
 اس پر تیرنے پر رائے ظاہر کی تھی ॥ بر منع ایں فن پرشیدہ نیست کہ بجائے بیمار کیا! گرفتار کیا،  
 می باشیت ٹھی میر حسن خاکا کے بیان میں اس شعر کو نظر کر کے لکھتے ہیں ॥ میر نقی میگوید کہ  
 اگر پر جائے بیمار کیا، گرفتار کیا، می شد بہتر می بود، لیکن دعویٰ نفیر ہیں می گزد کہ اگر حشمت خود  
 می بود، گرفتار مناسب بود، چون ایں جا چشم معشوق سوت بیماری صحت دار دی ॥ اس سے  
 یہ اندازہ ہوتا ہے کہ یہ اصلاح میں بہت سورج سمجھ کر دی جاتی تھیں۔ میر حسن میر کو بلا شاعر سمجھتے  
 ہیں لیکن اس کے باوجود ان کی اصلاح کو صحیح نہیں سمجھتے۔ کیونکہ اس کے غلط سمجھنے کے لئے  
 ان کے پاس جواز موجود ہے ۔

تذکروں میں اس اصلاح کے پہلو سے پڑھنے والے کو ایک تنقیدی معیار اور تنقیدی  
 شعور کا پتہ چلتا ہے اس میں شک نہیں کہ آج کے تنقیدی زاویہ نظر سے دیکھا جائے تو پہلو  
 اتنا زادہ اہم نہیں معلوم ہے، تاکہ اس زمانے میں جب کہ شعر کے جانچے اور پر کھنے کا معہار ہی  
 یہ تھا۔ اسی فہم کی تنقید کی جا سکتی ہے۔ اس سے زیادہ موقع کی ہی نہیں جا سکتی۔ کلیم الدین احمد  
 تک اس کی تنقیدی اہمیت سنتے اکھڑا ہیں۔ تذکروں کے اس پہلو کا ذکر کرنے ہوئے ایک جگہ  
 لکھتے ہیں ॥ صفات ظاہر ہے کہ یہ تنقید مخفی سطحی ہے۔ اس کا تعلق زبان، معادره اور عرض میں سے  
 ہے۔ لیکن یہی تنقید ایک خدمت دراڈک فضائی اور درپر بخط ہو گئی۔ لیکن ان تذکروں میں اس  
 قسم کی تنقید بھی کم ملتی ہے ॥ اس زمانے کے معیار سے اگر دیکھا جائے تو یقیناً پر تنقیدی سطحی معلوم  
 ہو گی۔ لیکن اس زمانے کے اعتبار سے وہ سطحی نہیں تھی۔ کیونکہ اس زمانے کی تنقید کا معیار ہی  
 یہی تھا۔ اس نے اس کے تنقید ہوئے میں کسی شک دشیکی گنجائش نہیں۔

ٹہ برب: نکات الشعرا: ۱۲۷۶ تہ میر حسن: تذکرہ شعراء اردو: ۱۲۷۷ تہ کلیم الدین احمد: اردو تفسیر ایک نذر

البته یہ تجھیک ہے کہ ان تذکرتوں میں اصلاحوں کا یہ سلسلہ زیادہ طویل نہیں ہے۔ بات یہ ہے کہ ان میں اشعار کا انتخاب کرنے وقت تذکرہ نوسبوں کا مفسد اصلاح نہیں ہوتا تھا۔ وہ صرف اپنے مذاق کے مطابق اچھے اشعار کا انتخاب کرنا چاہتے تھے۔ لیکن جہاں کہیں انہیں کوئی بات تکشکتی ہی وہ اس کی طرف انسانہ کر دیتے تھے۔ اسی وجہ سے ہمیں تذکرتوں میں اس کی کمی محسوس ہوتی ہے۔ لیکن بہر حال یہ تنقیدی رداشت تذکرتوں میں موجود ہے تذکرتوں سے ملنی جلتی ایسی کتنا بھی موجود ہیں جن میں اصلاحات ہی کا بیان پایا جاتا ہے۔ ان کا ذکر آگئے گا (۲۸) ادبی خبرجوں کا ذکر یہ تذکرہ نوسب کہیں اپنے تذکرتوں میں اپنے زمانے کی مختلف ادبی تحریکوں کا ذکر بھی کرتے ہیں اور ان کے متعلق بحوارتے دیتے ہیں، ان سے ان کے تنقیدی شعور پر روشنی پڑتی ہے۔

قدما کی ایک منظم ادبی تحریر کی "ابہام گولی" ہے جس کا ایک زمانے تک چڑھا رہا۔ ابتداء میں شمالی ہند کے نام شاعر اسی رنگ میں رنگ گئے تھے۔ آپر اور شاگرنا جی وغیرہ اس تحریر کے علمبردار ہیں۔ ان شاعروں کا ذکر کرتے ہوتے اکثر تذکرہ نوسبوں نے اس تحریر کی پر بھی اظہار خیال کیا ہے جس سے ان کے ادبی معیار اور ذہنی رجحان پر روشنی پڑتی ہے اور ان کے تنقیدی شعور کا اندازہ ہوتا ہے۔

میر حسن اسدیار خاں اثاث کے بارے میں لکھتے ہیں: "باید انشت کر سخن سخنان  
آں زماں دربے صنعت ابہام می بودند و نلاش لفظ تازہ کی نمودند۔ یوں طرز تازہ بود، نوٹ  
می آمد، لیکن اکثرے ازیں بھر گوہر شہوار بردند و بعضے بسیرب ب نلاش لفظ خرف ریزہ بکفت  
آوردند۔ چاروں چار برائے یادگار فلم ہی نا یاد، معدود رہا یہ داشت۔" شاگرنا جی پر اس تحریر کی

لئے میر حسن: تذکرہ شعرائے اردو: ص ۲۷

کا اثر ان الفاظ میں دکھاتے ہیں۔ نواش صنعت ایہام بسیار واشست کر راجح الوقت متوسطین بود۔ مائم کے ذکر میں لکھتے ہیں ڈودیان ترقب دادہ۔ یہکے بہ زبان قدیم پر طور ایہام در دوم بہ زبان حال ادائیہ۔ ان بیانات سے ایہام گوئی کی تحریک پر دشمنی پڑتی ہے اور اس کے متعلق مجرم کے خیالات کا پتہ بھی چل جاتا ہے۔ یہ شیک ہے کہ المخنو نے اس کے بیان میں تفصیل سے کام نہیں لیا۔ بہر حال ان کا اندازیہ ضرور بتا دیتا ہے کہ وہ ایہام گوئی کی تحریک کو بہت زیادہ پسند نہیں کرنے تھے۔

دوسرے تذکرہ نویسوں نے بھی اس قسم کی تحریکوں کا ذکر کیا ہے ایسے نذکر دوں میں قدرت اللہ قاسم کا نذکر کہ مجموع نفر مصنفوں کا نذکر ہندی، مرزا علی بلفت کا گلشن ہند شیقہ کا گلشن بے خار اور میرزا نادر بخش صابر کا گلستان سخن خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ میر حسن کی طرح یہ لوگ بھی ایہام گوئی کے متعلق انہی راستے نہیں رکھتے جس سے یہ مفہوم لکھنا ہے کہ یہ لوگ ایہام گوئی شاعری کا معیار نہیں سمجھتے تھے۔ بلکہ اس کا معیار کچھ اور کھا جس کا انہما بھی وہ دنافتنا کرنے رہتے۔

بہر حال نذکر دوں کا یہ پہلو بھی، ان کی تنقیدی اہمیت پر دلالت کرنا ہے اور اس حقیقت کو ذہن نہیں کرتا ہے کہ ان کے باس ایک تنقیدی معیار بھا ضرور! اشعار کا انتخاب اذکر دوں میں سیرت نگاری اور تنقیدی اشاروں کے عروہ شعر کا انتخاب بھی نذکر، نگاروں کے تنقیدی شعور پر دلالت کرنا ہے۔ یہ لوگ جب شاعر دوں کے کلام سے استغاثہ کا انتخاب کرتے تھے ان کے بیش نظر شعر کو اچھا سمجھنے کے لئے ایک معیار ضرور ہوتا تھا اس میں شیک نہیں کہ اس معیار کی نوعیت ذوقی اور وجہ اپنی بھی، جس کا اندازہ اُس انتخاب ہی

لہ میر حسن: تذکرہ شعراء اردو: ۱۹۷۶ء میں لیا: ص ۲۶

سے ہوتا ہے۔

یہی نہیں کہ یہ لکھنے والے صرف بعض اشعار کو اچھا سمجھ لیتے تھے بلکہ وہ بعض اشعار کو بہت اچھا سمجھتے تھے۔ اور بعض کو کم بعض اشعار میں ان کو سموا ہوا خالی پسند آتا تھا، لیکن زبان کے اعتبار سے وہ ان کے زدیک کم مرتب تھے۔ چنانچہ ایسے موقوں پر وہ اصلاح دے دیا کرتے تھے۔ مثال کے طور پر میر نکات الشعرا میں مختلف شعر کے لام کا انتخاب پیش کیا ہے اس کے بعض بعض اشعار پر تو وہ جھوم جھوم گئے ہیں۔ میر سجاد کا یہ شعر سے عشق کی ناد پار کیا ہو دے جو یہ کشتی تری تو بس دُلبی

انتخاب کرنے کے بعد اس پر یہ رائے ظاہر کی ہے: یہ شعر سجان اللہ لیکن فقیر را زدید نہیں شعر تو ابد دست بہم می دہا لیسکہ تو انہیں شعر خلی بر سیدارم۔ بخواہم کم کم صد جا بتو سیمہ اس سے اندازہ ہوا کہ یہ شعر ان کو بہت پسند آیا۔ اور اس سلسلے میں ان کے ذوق اور وجہ ان نے رہنمائی کی لیکن کہیں منتفہ شعر میں باوجود معزی اعتبار سے مبتدہ ہونے کے وہ اس پر اعتراض کرنے سے باز ہیں آتے اور اعتراض کے ساتھ ہی ساتھ اس پر پھر دوڑا انداز میں اصلاح بھی دے دیتے ہیں۔ سجاد ہری کے اس شعر پر سے

میراجلا ہوادل مژگاں کے کیسے لان۔ اس آبے کو کیوں نہ کانٹوں میں لکھنے ہو  
ایک اعتراض کے بعد اصلاح کرتے ہیں لکھتے ہیں: یہ ہر جذدر مثل تصرف جائز نہیں  
زیر اکثری این جنین است رک کیوں کانٹوں میں گھسیتے ہو) لیکن جوں شاعر قادر سخن  
یا فتم معات داشتم؟ اصلاح کی اہمیت صاف ظاہر ہے۔

ان مثالوں سے یہ اندازہ ہوتا ہے کہ یہ تذکرہ نویس بوجوں ہی بغیر کچھ سمجھے سمجھے اشعار

کا انتخاب نہیں کریا کرتے تھے۔ بلکہ اس میں ان کے تنقیدی شعور کو خاصاً دھل ہوتا تھا۔ لیکن اس تنقیدی شعور کا اس زمانے کے مرد جو تنقیدی معیاروں کے دائرے سے باہر نکلا تھا۔ بلاشبہ نام تذکرہ میں یہ خصوصیات نہیں ہیں۔ بعض بلکہ زیادہ تذکرے خاصیوں سے پڑھیں جیسا کہ کریم الدین نے لکھا ہے: ان کے خیال میں جو سماں یا تھوڑا سا حال خیالی لکھ کر شعر اس کے لکھدیے اور جس کا حال لکھنا منظور تھا اگرچہ وہ پسند فاطمہ مورخین کی نہ ہو۔ اگر کسی پر محربانی داعی ہوئی تو اس کے شربت لکھو دیتے ہیں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان لوگوں کو صرف تفسیر اشعار اور اپنی ناموری مقصود نہیں۔ ملا وہ ازیں انتخاب اشعار میں بھی بہت بے برداںی کی ہے۔ طرفہ تریہ ہے کہ جس کے اشعار بہت اچھے ہوتے تھے اور وہ مسلم اللہ تعالیٰ استاد تھا۔ اس کے شعر اس طرح پر انتخاب کئے ہیں کہ راہرتا افکار اس شاعر کا ثابت ہو جائے ابھی اسی تکمیلت علی بعض تذکرہ نویسیوں نے کی ہے ۔۔۔ لیکن سب تذکرہوں کا یہ حال نہیں ہے۔ خصوصاً نہاتہ الشعراء تذکرہ میر حسن۔ اور گلشن بے فار کے متعلق یہ خیال نہیں کیا جائے۔ ان تذکرہ میں اشعار کے انتخاب کے سلسلے میں ذوق اور وجدان کا سہارا لیا گیا ہے جس کی بنیادیں اس وقت کے مرد جو تنقیدی معیاروں پر استوار نظر آتی ہیں۔

بہر حال تذکرہ میں اشعار کے انتخاب کی بھی ایک تنقیدی اہمیت ہے کیونکہ وہ بھی ایک تنقیدی شعور کے ناتخت کیا جانا تھا

شعر و شاعری کے متعلق نئی بحث | تذکرے ایک خاص مقصد کے پیش نظر مرتب کئے جانے تھے جس میں شاعروں کے مختصر حالات اور کلام کے انتخاب کو اہمیت حاصل تھی۔ تنقیدی پہلو کا نایاں کرنا ان کیفیت والوں کا مقصد نہیں تھا لیکن اس کے باوجود ان میں تنقیدی پہلو کی

ٹہ کریم الدین: طبقات الشعراء: ص ۲

جملکیاں نمایاں ہو گئی ہیں۔ اسی تقدیمی پہلو سے اس زمانے کے معیار شعر و ادب کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ یہ تذکرے عام طور پر ان موضوعات پر علیحدہ روشنی نہیں ڈالتے۔

البتہ ایک تذکرہ ایسا ہے جس نے اس طرف توجہ کی ہے یہ تذکرہ میرزا قادر بخش صابر کا گلستانِ سخن ہے۔ اس میں ترتیب کا اندازہ روائی ہے لیکن میرزا قادر بخش صابر نے شروع میں ایک طویل مقدمہ بھی لکھا ہے۔ جس میں حد شعر، عرض دقاوی کے فائدہ اور اقسامِ نظم کا بھی ذکر آگیا ہے اور ان موضوعات پر المخول نے تفصیل سے بحث کی ہے۔ اس سلسلے میں وہ کوئی نیتی ہاتھ نہیں کہہ سکتے ہیں۔ المخول نے انھیں باطل کو دوہرایا ہے جو معانی دیباں اور عرضی پر لکھنے والوں کے فلم سے نکل چکی تھیں۔ لیکن چونکہ تذکرے میں علیحدہ المخول نے اس موضوع پر قلم اٹھایا ہے، اس بیان کی اہمیت بڑھ گئی ہے۔ اس سے ان کے معیار شعر کا بھی اندازہ ہو جاتا ہے۔ میرزا قادر بخش صابر شعر و شاعری اور عرض دفانی کے بارے میں لکھتے ہیں ڈھندا جاہے کہ شعر لعنت میں جانے کو کہتے ہیں یعنی داشتن، اور اصطلاح میں کلام موزد و مفتثہ کو جو کہ شعر کی تعریف کے میں جزو ہیں ..... کلام ملم تو کی اصطلاح میں اُن دو کلمہ یا زیادہ کا نام ہے کہ اسناد رکھتے ہوں یعنی اسی نسبت کہ مخاطب کو بعد سکوت فالن کے قابلہ نامہ مा�صل ہو جادے اور اس کو مرکب مفید بھی کہتے ہیں جیسے زید قائم ہے لیکن تعریف مذکور میں یہ مزاد نہیں بلکہ کلام سے متعلق الفاظ یا معنی مزاد ہیں۔ اسناد پر مشتمل ہوں یا نہ ہوں۔ اسی دلیل سے یعنی اس تعریف میں بجا تے کلام کے الفاظ یا معنی ایذا کرنے ہیں تاکہ مرکب غیر مفید بھی لشکر طوز زدن دفافیہ شعر کی تعریف میں داخل رہے۔ یہ ہر چند کہ یہ باقی اپنے اندر کوئی جدت نہیں رکھتیں۔ لیکن چونکہ ایک تذکرے کے دیباچے میں ان کا ذکر کیا گیا ہے اور ان سے شعر و شاعری کے فن پر کچھ روشنی

لہ میرزا قادر بخش صابر، گلستانِ سخن: ملک

پڑھا ہے اس لئے پا اسہم ہیں:-

گھستان سخن کے دبایا ہے میں قادر بخش صابر نے یہی پرس نہیں کیا ہے بلکہ آگے مل کر  
وہ دوسرے اور گفت وغیرہ کا بھی ذکر کرتے ہیں۔ اور ہندی، عربی اور فارسی عرب من پر بھی روشنی  
ڈالتے ہیں۔ بلاعنت کلام کا ذکر کرتے ہیں اور ارادو کے اقسام نظم کا بھی تذکرہ کرتے ہیں یہ اور ان  
بخوبی میں کہیں کہیں افسوس تنقید کی جھلکیاں بھی جائی ہیں۔ اسی دبجہ سے ان کی اہمیت ہے۔  
تذکرہ میں کہیں کہیں افسوس تنقید کی جھلکیاں بھی جائی ہیں۔ اسی دبجہ سے ان کی اہمیت ہے۔  
تذکرہ میں کہیں کہیں افسوس تنقید کی جھلکیاں بھی جائی ہیں۔ اسی دبجہ سے ان کی اہمیت ہے۔  
کے یہ تذکرے اپنے امداد تنقیدی خدمت صیات بھی رکھتے ہیں اور آگران کو سامنے رکھ کر دیکھا جاتے تو  
کلیم الدین کا یہ خیال صحیح نہیں رہتا کہ "جس طرح اردو شعر اشاعری کی ماہیت، نظم کے مفہوم کی  
وافقت نہیں تھے۔ اسی طرح یہ تذکرہ نہیں تنقید کی ماہیت، اس کے مقصد، اس کے صحیح  
پیروائے سے آشنا ہے۔ اس لئے ان تذکرہ میں رکھتے ہیں کہ تذکرہ نہیں تنقید کی ماہیت اور اس کے مقصد  
کوئی اہمیت نہیں رکھتے ہیں یہ صحیح ہے کہ تذکرہ نہیں تنقید کی ماہیت اور اس کے مقصد  
سے تذکرہ میں بحث نہیں کی ہے۔ اس کی دبجہ ہی ہے کہ اُن کا یہ میدان ہی نہیں تھا۔ لیکن انہوں نے  
کلام پر جو رائے دی ہے، اس سے یہ بتہ ضرور ملتا ہے کہ وہ تنقید کے مفہوم سے وافقت تھے اور  
اس کا شور بھی رکھتے ہے۔

البته ان کا میدان محمد د تھا۔ اور ان کے معیار اس زمانے کے تنقیدی معیاروں سے  
مختلف تھے ڈاکٹر عبداللہ نے تھیک لکھا ہے کہ یہ جن لوگوں کے کام تنقید کے مفہوم سے آشنا  
ہیں، وہ اکثر خطا ہوتے ہیں کہ ہمارے ارادو کے تذکرہ میں تنقید کا نام نہیں لیکن وہ یہ نہیں سمجھتے  
کہ اس زمانے میں معاشر تنقید کیا تھے؟ تیر کے ذریں یہ بیان ہو چکا ہے کہ اس زمانے میں ادوبی  
لے میرزا رانا د بخش صابر: گھستان سخن: ص ۵۷ ۔ تہ کلیم الدین احمد: اردو تنقید پر ایک نظر: ص ۴۶

تفقید کا بڑا مقصد یہ تھا کہ زبان کو متروکات اور غیر فصح الفاظ سے پاک کیا جاتے اور اردد شاعری کو فارسی شاعری کے رتبے پر پہنچایا جائے۔ مجالسِ شعر و سخن حسن ذوق کی نسبت گھمیں نہیں۔ ان میں ردد قدر ہو جاتی تھی۔ پھر تذکرہ دل کا نمبر آتا ہے۔ ان میں بھی ذمانتے کے میجا کے مطابق اصلاح سخن ہوتی رہتی تھی۔ آج جب ہم ان قدیم شعر کے متعلق، مفصل اور مبسوط تقدیدوں کی تلاش کرتے ہیں تو ہمیں یقیناً باور سی ہوتی ہے لیکن اس سلسلے میں سب سے بڑی رکاوٹ تذکرے کا ایجاد اخصار تھا۔ اس نے بہل درست ہے کہ ہمیں شعر کے متعلق بعض جزئیات ہمیں ملتیں جس کے ذریعہ اس کے کلام کی جماعتی خوبیوں سے آشنا ہو سکیں۔ نہ ہمیں وہ اسبابِ علوم ہو سکتے ہیں جنکی بنا پر تذکرہ تکاروں نے اپنی آراء فرمیں۔ میر جاہب نہایت بے لگ نقاد تھے۔ انہوں نے ریخنگ کی تعریف اور اقسامِ دکن میں ریخت، اصلاح اخلاق اور تقدید زبان تک اپنے آپ کو مدد درکھا ہے۔ لیکن جو کچھ لکھا ہے۔ بے لگ لکھا ہے قائم نے ادارکی تعین سے نافدین کے لیے نظرے سہولت پیدا کر دی ہے لیکن ان کی تقدیدیں بھی غافریں۔ انہوں نے کہ جامع اور مفصل تذکرہ میں تقدیدی نقطہ نظر کا کزادی سے استعمال کیا ہے۔ لیکن ایسا کرتے ہوئے اظہار راستے کا اخصار مد نظر رکھا گیا ہے۔ اس اخصار سے یہ غلط فہمی پیدا ہو جاتی ہے کہ تذکرہ دل میں تقدید نہیں۔ حالانکہ آج بھی ہم مختلف شعر کے متعلق جو راستے رکھتے ہیں وہ ابھی تذکرہ دل کے بعض اشارات پر مبنی ہے۔ وہ امور جو ان تذکرہ دل سے دستیاب ہوئے ہیں یہ ہیں۔ مثلاً شاعر کس صفت میں اچھا کہتا ہے؟ اس کے کلام میں درد مندی کہاں تک ہے؟ زبان کی صفاتی کا کہاں تک خیال رکھتا ہے؟ صاحبِ دیوان سخایا نہیں؟ اس کے شاگرد کون کون سے ہیں؟ لوگ اس کی شاعری کے متعلق کیا رائے رکھتے ہیں؟ کون کون

وگ اس کے مقابل نہ - دغیر وغیر - بعض تذکر دل میں (خدا غفار ابرا سمیم ہیں) شاعری  
کے مختلف شعبوں کا ارنفار بھی دکھایا ہے۔ پھر جب تذکرہ نویسی نامنځ ادب کی منزل میں دافا  
ہو گئی تو تفہید فرا مفصل اور مشرح ہوئے گی۔ لیکن اس منزل میں پھر بچ کر تذکرہ لخت نہ رہا کہ  
تاریخ بن گیا ہے۔

غرض یہ کہ ان تذکر دل میں تنقید ہے لیکن اجل کے ساتھ ! معیار ہیں لیکن وہ آج کے  
کے معیاروں سے مختلف ہیں ان میں صرف تنقیدی ارادیات اور تنقیدی شعور کو تلاش کر  
پاہے۔ تنقید کے کمل اور بہترین نمونوں کا ذہن مذہب سود ہے۔ آگے چل کر جب تذکر  
نیاروپ اختیار کرتے ہیں اور ان کی شکل آبِ حیات اور گلِ رعنائی ہو جاتی ہے تو اس میں  
تفہیدی پہلو زیادہ نمایاں ہو جاتا ہے۔ لیکن دراصل وہ تذکرے نہیں۔ بلکہ اُردو شاعری کی تاریخ  
ہیں اس نئے ان کی تنقیدی اہمیت کا ذکر اول ناسخوں کے تحت کزان زیادہ مناسب ہے۔

لے ڈیکٹر عبد الداود: شراحی اور دل کے تذکرے: مطبوعہ اردو اپنی سالہ ۲۱۵-۲۱۶

## لغات القرآن مع فہرست الفاظ جلد سویں

لغت فرآن پر عدیم النظر کتاب جس کی روحلدیں شدید پڑک مقبول ہو چکی ہیں،  
کتاب عوام و خواص، علی دان، اردو خواں، جدید تعلیم یافتہ اور قدیم تعلیم یافتہ ہر ایک -  
لئے منید ہے اور نام طبقوں میں اس کی افادی حیثیت کو تسلیم کر لیا گیا ہے قبیت غیر مجلد  
روپے مجلد پا بچ روپے۔

# ایک شعر پر معتذرت

پچھلے مہینہ کے برہان صفحہ ۸ پر منت فٹ میں فاکس ار راقم الحروف نے یہ شعر  
تل کیا تھا۔

مسجدہ تو بآ در دار دل کافراں خوش      لے کے دراز زکتی پیش کیاں نماز را  
انبال کا یہ شعر اراد اس شعر کی بوری غزل مجھ کو اس وقت سے یاد ہے جب کہ میں ویڈ  
ن طالب علم تھا۔ اس مدت میں نے یہ غزل بلا مبالغہ سینکڑوں بار پڑھی ہو گئی۔ لیکن اس  
سر کا مطلب ہمیشہ میرے ذہن میں یہ ہی رہا کہ شاعر ان لوگوں سے جو ایک حدیث کے نفعوں  
ن اس طرح جلدی جلدی نماز پڑھتے ہیں کہ گرد کرنی مُرعاز میں پر ہوتگیں مار رہا ہے۔  
لنقش لد دیا تھا کہتا ہے کہ اسے نمازی اگر قوانینی نماز کو لوگوں کے سامنے دراز کر دے یعنی خصوص  
خضوع کے سامنے نماز پڑھتے تو اس نماز کا مسجدہ اس درجہ دولوہ انجیز ہو گا کہ کافراں بھی اس کو دیکھو  
جیخ آٹھیں گے ر یعنی مسلمان ہو جائیں گے)

میں شعر کا ہمیشہ ہی مطلب سمجھتا رہا اور کبھی ایک لمحہ کے لیے بھی یہ خیال نہیں ہوا  
کہ اس کا مطلب کچھ اور کبھی ہو سکتا ہے اور یہ ظاہر ہے کہ جس موقع پر میں تے یہ شعر نقش کیا ہے  
اُس کے سیانی و سباق کے ساتھ یہ اسی وقت منطبق ہو سکتا ہے جب کہ اس کا مطلب وہ ہی  
جو جیسا نے اب تک سمجھ رکھا تھا۔ لیکن پچھلے دلنوں دار العلوم دیوبند کے شیخ الادب اور میرے  
مایت فیضن اسناد مولانا محمد اعزاز علی صاحب نے جو برہان کا ایک ایک حرف بہاں تک کہ

خود اپنے قول کے مطابق اس کے اشتہارات تک بڑی باندی سے اور ناقلات جبکیت سے پرستھے ہیں اپنے ایک دلائلہ میں ستر پر فرمایا کہ اس شعر میں تو ریا کارانہ نماز پر زجر کیا گیا ہے اور مطلب یہ ہے کہ اے دشمنوں کے سامنے طویل طویل نماز میں پڑھ رہا ہے تیرے سجدہ کا تو یہ عالم ہے کہ اسے دیکھ کر کافر بھی بخج اُنھے ہی اسی مفہوم کو اقبال نے ایک دوسری چیز اس طرح بیان کیا ہے

گل حیا نے دفانہ جو حرم کو اہل حرم سے ہے کسی نبکدہ میں بیان کروں تو کہنے منم بھی ہری ہری  
حضرت الاستاذ کے اس خط کو پڑھ کر مجھ کو یہ بیک جرت خرد ہوئی گیونکہ میرے پنے  
خیال میں اس شعر کا مطلب اس کے سوا کچھ اور ہر ہی ہیں سکتا تھا جو میں نے سمجھ رکھا تھا لیکن  
بعد میں دارالمحضین اعظم گدھ کے بعض دشمنوں سے اس کا ذکر آیا تو انہوں نے بھی صاف  
تفظوں میں چاہ دیا کہ "اس شعر کا مطلب وہ ہی ہے جو مولانا اعزاز علی صاحب نے سمجھا ہے"  
بہر حال اس داستان سرائی کا مقصد یہ ہے کہ اگر اس شعر میں واقعی ایک ریا کا نام اور  
کا خاک کھینچا گیا ہے جیسا کہ ان حضرات کی رائے ہے تو اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اس شعر کا اس موقع پر قتل  
کرنا پر لے درجے کا بے نکا بن ہے۔ اور میں اس کے سبق دل سے معدودت خواہ ہوں !!  
سب سے زیادہ انسوس: میں بات کا ہے کہ یہ بے نکا بن اس دفت صادر ہوا جب کہ مولانا  
مدفنی ایسی تنفس کا بث خصیت کا نذکر ہے تھا۔ اعاذ نا اللہ من نزلة الاملام و عذرة  
ہلا فکاس مسلما۔

سعید احمد

# ادبیت

## مسافر ابدی گاندھی جی کی یاد میں

(از جناب روشن صدیقی)

اس نظم کی اس بُت یہ عرض کر دینا ضروری ہے کہ میں نے اس میں گاندھی جی کے متعلق اپنے صرف دہ تاثرات اور محسوسات ملیند کرنے کی کوشش کی ہے جو محکوم دردھا میں کئی روز نک ان کی صحبت میں رہنے اور ان کی عظیم شخصیت کا بہت قریب سے مطالعہ کرنے سے حاصل ہوئے شاعر انداز بیان سے فقط نظر میں نے گاندھی جی کو جیسا پایا اسی طرح ان کو اس نظم میں پیش کیا ہے۔ مبالغہ پردازی اور فسانہ طرازی کو اس میں ذرا دخل نہیں ہے۔

”روشن صدیقی“

|                                 |                                   |
|---------------------------------|-----------------------------------|
| مسافر ابدی کی نہیں کوئی منزل    | بہاں قیام کیا، یاد ہاں قیام کیا   |
| زی و قلنے بڑے مرحلے کے آسائ     | فرد غصیح کو تو نے شرکیک شام کیا   |
| صنم کددوں میں بڑھا اعتیال ہر مر | حرم نے دیر نشینوں کا احترام کیا   |
| حیات کیا ہے مجتہ کی آگ میں جلا  | ہر راز کھی رے سور و فانے عالم کیا |

آٹھا اٹھا کے جیا باتِ چہرہ منزل  
یہ سوچ کر، کہ محبت ہے روح کا آرام  
سمجھ لیا کہ عالمت ہے آیردے وفا  
علاحدہ ستِ حادث سے زہر ہمیں تھکو  
گذر کے دانشِ حاضر کے آسمانوں سے  
وہ درد تبری خوشی میں نھاہنا جئنے  
صلح تھا تیری ریاضت کا صبح آزادی  
ابھی تو گوش بر آداز تھی بھری مغل  
کہاں پر تو نے کہا نی کا احتنا مکیا  
تلشِ حق سے فردیاں تھی کاشتائی

اسی غلام میں گم ہو گئی جیانتی

اس سیر کرنہ سکا خوابِ ناسو انجو کو  
کسی کے دہمِ دگماں میں بھی یقینہ تھا  
وہ جامِ درد جواہلِ وفا کی قیمت ہے  
بلالِ صدمتِ خلقِ خدا ہو اظاہر  
یہاں تو ہے نرے فائل سے موت ہی بیتلر  
وہ قومِ جس کو دیا حسنِ زندگی فتنے  
جونا سپاسِ زی زندگی کے شمن نہ تھے  
یہ موت بھی جو بظاہر ہے بھر لا محدود  
ہوئی پے عزیزی کشی جیا جہاں  
خیال نے دہمی دیکھا ہے ناخدا انجو کو

نام عمر بخے ایشیا سے پیار رہا  
بھلا سکے گی کہاں ارضا ایشیا بخہ کو  
تری حیات حجا پ غم جدا نی تھی  
اسی حجاب نے سب سے چھپا دیا بخہ کو  
بلکے بارگہِ بختیار کا کی میں  
کسے خیر، کہ مشیت نے کیا دیا بخہ کو  
تری صنیا ہے فرغ دل دلن اب بگی  
اس اخبن میں ہے تو شمع اخبن اب بھی

## عنریب

(از جا ب بست م شا بھا نپوری)

چرا غ داع سے لے لے کے بعنی بخہ  
کئے ہیں پر درش الا زرنگی میں نے  
سرشک گرم کو رنگین باع عطا کر کے  
بنا دیا غم ہستی کو دیدنی میں نے  
جلکے خانہ دل میں چرا غ صبر رضا  
گدا کو سخشن دیا تابع قیصری میں نے  
سکھائی حضر طرفیت کو ہبہ بی میں نے  
با کے جادہ دل جادہ توکل کو  
ٹھ کے گوہر احمد صفات اے شہنم !  
ادکیا ہے ترا فرض منصبی میں نے  
بتاؤں اے خطر انڈیش مغلی میں نے !  
سکھائی غنی پ خاموش کوئی میں نے  
رکھی خلوص پہ بنا دی دستی میں نے  
دکھایا بزم کو اجام م سرخونی میں نے  
پلا کے ذرتوں کو جام فروتنی میں نے

کے ہنی بخہ  
بنا دیا غم ہستی کو دیدنی میں نے  
جلا کے خانہ دل میں چرا غ صبر رضا  
گدا کو سخشن دیا تابع قیصری میں نے  
سکھائی حضر طرفیت کو ہبہ بی میں نے  
با کے جادہ دل جادہ توکل کو  
ٹھ کے گوہر احمد صفات اے شہنم !  
ادکیا ہے ترا فرض منصبی میں نے  
بتاؤں اے خطر انڈیش مغلی میں نے !  
سکھائی غنی پ خاموش کوئی میں نے  
رکھی خلوص پہ بنا دی دستی میں نے  
دکھایا بزم کو اجام م سرخونی میں نے  
پلا کے ذرتوں کو جام فروتنی میں نے

ہنسیں مہال دلن بیرے زعیم غربت پر کاس میں دیکھی ہے شانِ پیغمبری ہی نئے  
شے سمجھو سکیں گے جزاں حق سبق  
دو افتخار کبا طرز زندگی میں نے۔

لئے میرا منقطع میری موجودہ زندگی کا آجتنہ دار ہے اور یہ سب اکابر بن کا صدقہ ہے۔



## مسلمانوں کا عروج و نوال

(طبع دوم)

اس کتاب میں اولاً خلافت راشدہ اس کے بعد مسلمانوں کی دوسری مختلف  
حکومتوں، آنکی سیاسی حکمت عملیوں اور مختلف دوروں میں مسلمانوں کے عام اجتماعی  
اور معاشرتی احوال و رفاقتات پر تبصرہ کر کے ان اسباب و عوامل کا تجزیہ کیا گیا ہے جو مسلمانوں  
کے غیر معمولی عردیج اور اس کے بعد ان کے جرأت انگریز اخطا طرز و نوال میں موثر ہوتے  
ہیں طبع ثانی جس میں بہت کچھ اضافہ ہو گیا ہے۔ خصوصاً کتاب کے آڑی حصے کی ترتیب  
بالکل بدل گئی ہے۔

انھیں غیر معمولی اضافوں اور مباحثت کی تفضیل کی وجہ سے اس کے مجدد ایشیان  
کو مطبوعات ۱۹۵۷ء کی فہرست میں رکھا گیا ہے اور اس کو ایک جدید کتاب کی جیشیت  
دی گئی ہے بڑی نقطہ نظر صفات ۸۰۰ صفحات قیمت مجلد پانچ روپے قیمت غیر مجلد  
پانچ روپے ۔

تفصیل القرآن جلد چہارم حضرت مسیٹر اور رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات اور متعلقات و اتفاقات کا بیان  
 تیسٹ صدر جلد پنجم  
 انقلابی روس۔ انقلابی روس پر بندوقی تاریخی کتاب  
 تیسٹ ستر  
 سیشمہ۔ ترجمان اسٹرے۔ ارشادات نبوی کی جام  
 اور متعدد غیرہ صفات۔ تقطیع ۲۹ جلد اول  
 نہہ۔ جلد پنجم  
 کامل نفاثات۔ ترجمان نہہ۔ نہرست۔ الفاظ جلد سوم تیسٹ  
 للہ۔ جلد صدر  
 مسلمانوں کا فاظ مملکت۔ بصر کے شہروں اور حسن ابریزینہ  
 ایم۔ اے پی۔ ایئ۔ زدی کی محققا۔ کتاب المظالم  
 کا ترجمہ۔ تیسٹ للہ۔ جلد صدر  
 تحقیقہ الخطاب۔ یعنی خلاصہ سفر زادہ ابن بطوطہ مع  
 تحقیقین و تنبیہ از مترجم تیسٹ پاک۔ قسم ملی سے گ  
 ارشل نیلو۔ یوگو سلاڈیہ کی آزادی اور انقلاب  
 پر بنجہہ غیر اور دیپ پ تاریخی کتاب تیسٹ نہہ  
 مفصل نہرست و فترے کے طقوں کی تفصیل  
 سے آپ کو ادارے کے طقوں کی تفصیل  
 بھی معلوم ہو گی۔

سیشمہ۔ کامل نفاثات القرآن مع نہرست الفاظ  
 جلد اول نہرست فرآن پر بے مثل کتاب پنجم محمد بن عمر  
 سراہ۔ کارل ایکس کی کتاب کیلپنہ محضر شدت  
 در نہرست۔ تجھے دیڑا لشیں۔ قبۃت ہے  
 اسلام کا فاظ در حکومت۔ اسلام کے ضابطہ حکومت  
 کے تماشوں بردنیات دیکھ جوست قوت نے عینہ پڑھ  
 غافلیت فی امیہ۔ تاریخ بدلت کا تبر ا حصہ قیمت ہے  
 بیان ہے۔ معتبر ہوا اور عمرہ بعد للہ  
 سیشمہ۔ بہ نہرست مسلمانوں کا نظام تعلیم  
 نہرست جلد اول۔ اپنے موصویت میں باکسل جلد دینہ کتاب  
 تیسٹ للہ۔ جلد صدر  
 اسلام کا نظام در تربیت جلد ثانی۔ حسین تجھیں تو فصل کے  
 رانہ و تباہ کیا ہے کرت قطب الدین ایک کے وقت سے  
 اب تک ہندستان میں مسلمانوں کا نظام تعلیم تربیت  
 کیا ہے۔ تیسٹ للہ۔ جلد صدر  
 تفسیس القرآن بعد سوم اپنیا علیم۔ اسلام کے وائعت  
 کے علاوہ ہائل تفصیل فرآن کا بیان۔ قبۃت للہ۔ جلد صدر  
 کامل نفاثات۔ ترجمان مع نہرست الفاظ جلد ثانی تیسٹ  
 ہے۔ جلد للہ۔

سیشمہ۔ قرآن اور تصویت۔ متفقی اسلامی تصویت  
 مباحثہ تصورت پر بعد دیدار محققا۔ کتاب تیسٹ علی جلد

میحر ندوہ ملحدین اردو بازار جامع مسجد دہلی

## مختصر قواعد ندوہ اصنافین دہلی

- ۱۔ محض خاص : جو مخصوص حضرت کم سے کم پانچ برس رپے یا کشت مرمت فرائیں وہ ندوہ اصنافین کے دائرہ محض خاص کیا ہے اور کام کشان ادارہ ان کے فنی غور در سے مستفاد ہوتے ہیں گے۔
- ۲۔ محسنین : جو حضرات کچھ سے سال مرمت فرائیں گے وہ ندوہ اصنافین کے دائرہ محض خاص ہوں گے، ان کی جانب سے یہ ندوہ معاونت کے نقطہ نظر سے نہیں ہو گئی بلکہ عظیم فالص ہو گا۔ اس سے کی ہدف سے ان حضرات کی ندوہ سال کی تمام مطبوعات جن کی تعداد اوسٹا پار ہو گئی۔ نیز کتبہ برہان کی بعض مطبوعات اور ادارہ کا رسالہ برہان کی سادھنے کے بغیر بیش کیا جائے گا۔
- ۳۔ معاونین : جو حضرات انحصارہ رپے سال پہلی مرمت فرائیں گے ان کا شائزہ ندوہ اصنافین کی حلقہ معاونین ہے ہو گا۔ ان کی ندوہ سال کی تمام مطبوعات ادارہ اور رسالہ برہان، جس کا سالانہ پندرہ پچھے و پہلے ہے، بلا تحریک میں کیا جائے گا۔
- ۴۔ احباب : فروپی اداکرنے والے صاحب کا شائزہ ندوہ اصنافین کے احباب میں ہو گا انکو رسالہ بلا تحریک است دیا جائے گا۔ اس طلب کرنے پر سال کی تمام مطبوعات ادا و اونصاف نہیں پڑی جائیں گی۔ چنان خاص طور پر اس طلب کیلئے ہے۔

### قواعد

- ۱۔ برہان ہر انگریزی مہینے کی اڑائی کو شاش ہو جاتا ہے۔
- ۲۔ فرمی، عسی، عسی، عشقی، اعلانی، غناہی، بشرخیکہ وہ زبان دار کے مجاہد پہنچت اور برہان میڈیل کی جائے گا۔
- ۳۔ بارجود اتہام کے بھی سکا کافیں میں نہ لٹ پہ جانے ہیں۔ جس صاحب کے پاس رسالہ رپنچھے اور بناء، سے، اڑائی کرکے، فریگو بھلایع دیدیں، ان کی ندوہ سال میں پرچہ دباد، بلا تحریک بھیجا جائے گا اس کے لئے شکایت قابض، اتنا رنسیں تکمیلی جائے گی۔
- ۴۔ جواب طلب اسر کے لئے ایک بار جابانی کا روشنیا ضروری ہے۔
- ۵۔ نیت سالانہ چھ بیٹے بستہ شاہی تین رپے چار آنے۔ (مع مخصوص اکافی پرچہ اسے)
- ۶۔ منی آور نہ روانہ کرتے، قلت کوئن پر اپنا کمل پتے ضرور لکھئے۔

مولوی محمد دریں حستا پر نظر دیپشیر نے جید بر قی پریس دبی میں طبع کر کر فقر سال برہان اور دہلی ارجامی مسجد دہلی سے شائع کی

نَدْوَةٌ لِمَصْنُفِينَ وَلِيَ كَالْمَعْرِفَةِ دِينِيَّةٍ مَا هُنَّا

# بُرْبَانُ

مُهَاتِبٌ  
سعید احمد کے بَر آبادی

# مطبوعات ندوہ ایں

سنتہ: اسلام میں غلامی کی حقیقت۔ جدید اڈیشن جس میں حک و فک کے بعد  
جس میں ضروری اضافے کئے گئے ہیں اور مصائب کی ترتیب کو زیادہ دینے  
تیلیات اسلام اور حج اتوام۔ اسلام کے اخلاقی اور  
روحانی نظام کا دلپڑ رخا کہ قیمت ہے مجلد ہے  
سنتہ: قصص القرآن حصہ اول۔ جدید اڈیشن حضرت  
حضرت موسیٰ وہارونؑ کے حالات تک صہر مجلد ہے  
دھی الہی۔ مسئلہ وحی پر پہلی محققانہ کتاب۔ عالی مجلد تر  
یمن الاقوامی سیاسی معلومات۔ یہ کتاب ہر لائبریری میں رہ  
شہ: بنی عربی صلم۔ تاریخ ملت کا حصہ اول جس  
کے لائق ہے جدید اڈیشن جس میں نہایت اہم تازہ ترین آد  
میں سیرت سرور کائنات کے تمام اہم واقعات کو ایک  
کے گئے ہیں جو بہلے سے بہت بڑھ گیا ہے اور سنتہ تک کہ  
تمام میں الاقوامی معلومات آگئی ہیں۔ پارچ روپے۔  
تاریخ انقلاب روس۔ ٹرانسکی کی کتاب کا مستند اور  
مکمل خلاصہ جدید اڈیشن درود روپے  
سنتہ: قصص القرآن حصہ دوم۔ حضرت پرش شے حضرت  
یحییٰ کے حالات تک۔ سے مجلد لله  
فرضیع پرانے رنگ کی بے شل کتاب۔ ہمہ مجلد ہے  
نہیں قرآن جدید اڈیشن۔ جس میں بہت سے اہم اضافے  
کے گئے ہیں اور باہث کتاب کو از سر زمرت کیا گیا ہے اس  
موضع پر اپنے رنگ کی بے شل کتاب۔ ہمہ مجلد ہے  
غلامان اسلام۔ اسی سے زیادہ غلامان اسلام کے  
کمالات و فضائل اور شاندار کائنات میں کامل نقشہ پیش  
کیا گا ہے۔ تیسرا اڈیشن لله، مجلد صہر  
سلمازوں کا عروج اور زوال۔ جدید اڈیشن لله، مجلد صہر  
اخلاق اور فلسفہ اخلاق۔ علم الاخلاق پر ایک بہوت

# برهان

شماره (۴)

جلد سیت و کم

دسمبر ۱۹۳۸ء مطابق صفر المظفر ۱۳۶۸ھ

فهرست مضماین

|                              |                                            |     |
|------------------------------|--------------------------------------------|-----|
| ۱- نظرات                     | سعید احمد                                  | ۳۲۴ |
| ۲- تدوین حدیث                | از جناب علیہ السلام سید اظر احسن حسناوی    | ۲۲۵ |
| ۳- مولا مغل اور جنگ آزادی    | از جناب علیہ السلام امداد حسن شاہی الکریمی | ۳۰۷ |
| ۴- آمد نامہ                  | از جناب علیم محمد بہاؤ الدین صاحب صدقی     | ۲۶۷ |
| ۵- حضرت شیخ الہند کا سفر چاڑ | از جناب علیم سید محمود الحسن صاحب          | ۲۹۷ |
| ۶- ادبیات                    | از جناب شفیق صدقی جونپوری                  | ۳۸۳ |

# نظرت

اگر پوری دنیا کو ایک شفافانہ مان بیا جائے جس میں نام جھوٹی اور بُڑی فرمیں مختلف رو عاقی اور اخلاقی بیماریوں میں سیلا ہیں کوئی منظمی ذہنیت کا شکار ہے۔ اور کوئی شہنشاہی کا کسی کو فرمیت کے بت کی پوچھ کرنے کی بیماری ہے۔ اور کسی کو لاد بنی زندگی کو عام کر کے کی شکایت ہے۔ کوئی ظالم ہے اور کوئی مظلوم کوئی چیزہ دست ہے اور کوئی زیر دست۔ تو اس شفافانہ عالم میں سماں کی حیثیت ایک رُس کی ہو گئی جو ڈالکڑ کی ہب ایسات کے مطابق ہے اس کی خدمت کرتی ہے اس کی تیار داری اپنا فرض غمی ہے اور لعن اگر طولِ مرض کے باعث یا اپنی طبعی افتادہ فرازج کی وجہ سے چڑچڑا کی ہوا وہی یعنی جلی کشی اور کڑوی کیلی بائیں بھی کہتا ہو تو وہ اس کا ذرا خیال نہیں کرتی اور بہر حال اپنا فرض غمی بجالاتی ہے فرآن مجید نے مسلمانوں کو خطاب کر کے جوارث اور فرمایا۔

كُنْتُمْ خَيْرًا مَا أُخْرَجْتُ لِلنَّاسِ      تم بہترین قوم ہو جو دنیا کے بیئے بیچھے  
تَاهِرُونَ بِالْعِرْدَنِ دَتَّهُونَ عَنِ الْكُنْكَرِ      تاہرین بالمعربِ دتھون عن الکنکر

أَدْرَبْتُمْ كَامُونَ سَمَّ رُدْكَتَهُ ہو۔      ادر بُرے کاموں سے روکتے ہو۔

تو وہ مسلمانوں کی اسی حیثیت کی طرف اشارہ دایا ہے اس رُس کا جیت میڈیکل آفسیز جس کی نگرانی میں یہ اپنے فرائضِ انجام دیتی ہے فرآن حکیم ہے اور اس سُنّتِ مدِّیکل آفسیز حدیث پر اس کا دارالاحدیہ (مدِّیکل ہال) جہاں سے علام حکما مان ہم بہنچا ہے صحابہؓ کرام کی نندگی ہے جن کی شان ہے کہ با ہیم افتد بمن اہتد بتر ان میں سے جس کسی کی تم پیر دی کرو گے ہمیں پاگئے۔

ہر شخص جانتا ہے کہ ایک زس کو صحیح معنی میں زس ہونے کے لئے کس قسم کے ترتیبیں کی ضرورت ہے اور اس میں کیا کیا اوصاف و کمالات ہونے ضروری ہیں اس کے لئے سب سے ضروری یہ امر ہے کہ وہ خود بیمار نہ ہو وہ ایک بیمار کسی دوسرے بیمار کی کپا خاک تیارداری کرے گا۔ اور کوہ دم کم است کرازہ سبزی کشد

بہرائی فن زندگ میں ہمارت دکمال کے ساتھ جس میں ڈاکٹر کی زیر ہدایت مرفن کے اشتداود صفت اور مرعنی کی عالمت کے تغیرت تبدل کے طبقیں تھیں وقت پر مرعنی کے ساتھ نرمی اور بلاطفت کا معاملہ کرتے ہوتے تو کو اس کی صحیح تعلما میں دینا ہنا سب خدا اور دوسرا نہ صحت بخوبی ہم پہچانا۔ بخوبی بخوبی دیکے بعد مرعنی کا تباہ پڑھ لینا اور داکار و عمل دیکھنا اور ڈالٹس سے اس سلسلہ میں شورہ طلب کرتے رہنا شامل ہے ایک زس کے لئے فنی ہمارت دکمال کے علاوہ یہ بھی نہایت ضروری ہے کہ وہ ظاہر و باطن کے اعتبار سے پاک و صاف ہو اس کا باس صاف سقرا اور احلاہ ہونا چاہئے جسے دیکھ کر مرعنی کی طبیعت میں اشکراہ اور تفریہ پیدا ہو اور جس کے میلے یا اس میں بیماریوں کے صدماں جراحتی اپنا گھرنہ بناتے بیٹھے ہوں اسے نہیں کوہ نسبت مطابق مراج اور خوب سماں ہونا چاہئے اس کی باقی اور مرعنی کے ساتھ اس کی گنگوہ مرعنی کے لئے امید و تسلی اور طہانیت و سکون کا پیغام ہو۔ اس کے دل میں فنون ہونا چاہئے جوں، طبع اور لایچ سے اس کا امن بالکل غیر ملوث ہونا چاہئے انسانی ہمدردی کا خذہ بار میں کام ہونا چاہئے۔ مرعنی کی ذات پات، امیری اور عزیزی، مشرب و سلک، زندگ اور سلسلہ ان میں سے ہر جز سے اس کو بیندو بالا ہونا چاہئے لے سے بخط لفظ کا خوزگ بھی ہونا چاہئے۔ کہ مرعنی کی یہی کوئی بات کہنے اسے اس کی پرواد نہ ہو۔ اس کا داماغ صاف اور اس کا وہ مضبوط ہونا چاہئے کہ وہ اپنا فرض منصبی یا لاخف و خطر اور بغیر کسی تامل و ترد کے پردے لیفین راسکھا مخال کے ساتھ انجام دے۔

اگر کوئی زس ان اوصاف و کمالات کے ساتھ متصف نہیں ہے تو خواہ مرعنی مرے پابجے وہ شفا یا بہرائی ہاں آجی۔ بہرائی یہ حقیقت ہے کہ اس زس کے لئے شفا گاہ میں کوئی حجہ نہیں ہے۔ وہ اپنے پیشے میں ناکامیا ب ہے وہ سب کچھ ہو سکتی ہے گر زس نہیں ہو سکتی وہ دوسرے ذرا نئے آدمی افہنار کر کے دلخند بن سکتی ہے عیشی دارا م کے ساتھ زندگی لبر کر سکتی ہے مگر زس نہیں کہلائی جا سکتی۔

پس یعنی یہی حال ہر مسلمان کا ہے۔ ہر مسلمان کو مجھنا چاہئے کہ اسلام نہ کسی ذمہ داری کا نام ہے اور نہ کسی ملک وطن کا۔ وہ نہ کوئی "ازم" ہے اور نہ کوئی گوئے ہے اور نہ کوئی انتہی امنیا۔ اسلام نام ہے صرف ایک کمل ہیں فطرت کا۔ ایک نہایت ہماج اور برتر نظام حیات کا۔ جو شخص اس کو قبول کرنے ہے اور قبول کرنے کے معنی پر یہی کہ وہ اپنے دل و ماغ اور ذکر و عقل پر اسے مستولی اور سلطنت لے لیا ہے وہی دراصل مسلمان ہے وہی جس طرح کسی ایک زنس کی ٹینی ماں کی نسبت سے زس نہیں ہو جائی۔ اسی طرح محض کسی مسلمان کے گھر میں بیدا ہو جانے سے کوئی شخص مسلمان نہیں ہو سکتا اور اگر وہ پشتی سے ابا سمجھتا ہے تو اس کی بہت بڑی بھول ہے اور یہ بھول اُس وقت اسے ہرگز کسی مصیبۃ سے بہیں چا سکتی جبکہ فوجیں ہیں مثقالِ ذرۃ خیر ایرہ و من بیں مثقالِ ذرۃ شردا بروکے میزانِ عدل میں ہر خل و عمل کا ذرہ کی پوچھتا ہے۔

ہر مسلمان یقین ہیں کہ اب ان کے لئے عزت سے زندگی سر کرنے کی راہیں کم ہوتی اور سکرتی ہی رہیں اپنی بار کرنا چاہئے کہ ہندوستان ہو یا کوئی اور ملک ہو ہر حال زندگی کیسی بھی بھروسی کی پیش اور قائم و سنجاب کی مدد نہیں ہے۔ مسلمان جس نظام حیات کے حامل اور اس کے سلیغ میں اس کی عظمت و برگزی کا مطالبہ ہے کہ وہ خلدوں میں رہ کر زندگی سر کرنے کا خوبی اکریں زندگی کی گردشیں اور انقلاب کی کروں یہیں ایک کی ہی نہیں ہوئی ہیں۔ رات کے بعد دن بھی لکھتا ہے اور خزان کے بعد بہار بھی آتی ہے عزت اور ذلت کوئی ایسی چیز نہیں ہے جو کوئی قوم ہماجاعت کسی کو بخشنے اور عطا کرے کہتے ہی تخت نشین میں جو اونگ دنگیں کے مالک ہونے کے باوجود ذیں اور کینہ سمجھے گئے ہیں اور ایک مفابر میں کئے ایسے ہیں جھوٹی نئے نئے و اپنے نک کر عزت و عظمت کی بڑی سے بڑی بلندیاں حاصل کی ہیں۔ عزت اور ذلت کی کیجاں صرف حکماء حکما کیمین کے ہاندوں میں اور وہ اپنے کسی بندے پر کبھی ظلم نہیں کرنا۔ بلکہ بندے خدا اپنے ادب ظلم کرنے ہیں اور پلائیں اس کے سوا اور کچھ نہیں ہے کہ بندے اس کے حکم سے مرکش اور باغی ہو جائیں اور اپنے ہر کام میں اس سے ہی رجوع کرنے کے بجائے کسی غیر کے آستانہ پر جھکنے لگیں۔

کہا جانا چاہکہ اسلام فلوار کے ذر سے پھیلا ہے یارخ نے اس الام کو غلط ثابت کیا اور بنا یا کو تلوار سے نہیں اسلام مسلمانوں کے حسن اعلاق حسن عمل اور ذمیں دوائی ثافت دشائشی کے ذر پر پھیلا ہے میں آج یہ اسلام کا اپنے ہر فرزند سے مطالبہ ہے کہ وہ اس حقیقت کو اپنے ہڈیاں کے ساتھ پہنچ کر کہتے ہوئے شرم آتی ہے مگر کہا پڑتا ہے کہ میسا ای مشریعوں سے سبق لینا چاہتے یہ لوگ کس طرح ہے کہ اور ہر دن میں میں خدمتِ خلق کر کر کے لئے لئے عزت کا کسی ہماصل کرنے ہیں اور ہر جگہ بخون و خطر اپنے منشی میں گھر ہے ہیں اسلام کا اپنے ہر نام لیکر کیا چکتا ہے تو برائے دصل کر دن آ سدی نے برائے فضل کر دن آمدی ۲۰

## تدوین حدیث

### تدوین حدیث کا ماحول

از جناب مولانا سید مناظر احسن صاحب گلستانی صدر صحیح  
دینیات چامو عننا نبہ جید آبادگن

تدوین حدیث کی خدمت جس ماحول میں انجام پائی ہے اس کی جن خصوصیتوں کا ذکر مقصود ہے ان میں پہلی خصوصیت وہ ہے جس کی عام تعریف مسئلہ غلامی سے کی جاتی ہے، میں یہ کہنا پاہتا ہوں کہ غلامی کے مشہور بندام مسئلہ کو بدائل شیوں کی برکتہ با دائنکھوں نے خواہ جس طرح دیکھایا دکھایا ہو، لیکن یہ داقع ہے کہ اسلامی تاریخ کے مدد میں پہنچ کر غلامی کی قطعیت وحدت باقی نہیں رہی جو اس سے پہلے سمجھی جاتی۔ کسی قسم کی پڑائیاں ہوں، ان کے بلند سے بلند ترین زینوں تک پہنچنے سے غلاموں کو اسلام نے صرف بھی نہیں کر دیا ہے بلکہ جلتے والے جانتے ہیں کہ انسان کے اس مظلوم حلقے کو کہہ کر پکڑ کر ان بلند ترین زینوں تک اسلام نے خود پہنچایا ہے جن

لئے غلاموں کے متعلق اگر مفصل اور مختصر معلومات درکار ہوں تو انہی المعزیز مولانا سعید احمد اکبر آبادی۔ ایم۔ اے سے حیاۃ اللہ صحتِ عاصیۃ کی تابع قدر کتاب میں "اسلام میں فلسفی کی حقیقت" اور "علام اسلام" کا مطالعہ کرنا چاہیے۔

پڑا ذمہ مسلمانوں کی رسائی بھی اپنے عہد اقبال و عروج میں آسان تھی، مسلمانوں کی سیاسی و علمی تاریخ کا جن لوگوں نے مطالعہ کیا ہے میں ان ہی سے پوچھتا ہوں کہ مادی اور سیاسی راہوں میں بادشاہت دفرمازدائی تک اور علمی و دینی راہوں میں امامت و پیشوائی تک پہنچنے والے علماء کی اسلام میں کیا کوئی کمی ہے؟ اسی سے لے کر مجھے کو مفتوح قوموں کے ساتھ جہاں اس فرم کے سلوک کی روایتیں بھی بھی آدم کی تاریخ میں ملتی ہیں کہ فاتح کی دینی اور مذہبی کتابوں کا کوئی فقرہ غریب مفتوح کے کام پر اتفاق آگر کہیں پہنچ جانا تھا تو گرم گرم پہنچے ہوئے رانگ اور سیے کو اس کے ناپاک کام میں اس نے پلا دریا جاتا تھا تاکہ آئندہ پھر کسی چیز کے سنتے کا قوہ اپنی زندگی میں اس بدختی کے لئے باتی نہ رہے، لیکن اسی کے مقابلہ میں ان ہی مفتوح اقوام کے ان افراد کو جو مسلمانوں کے عہد میں غلام بن کر داخل ہوتے رہتے کون نہیں جانتے کہ ان کو فرآن پڑھنے اور پیغمبر کی صدیقوں کے سیدھے کی اجازت ہی نہیں دی گئی تھی۔ ملکہ بہ واقع ہے کہ خود مسلمانوں کو فرآن پڑھانے والے قرآنبوسان کے یہی غلام نے اسی طرح رسول علیہ النصہ و النہیم کی حدیث کا بہت بڑا ذخیرہ مسلمانوں کے ان ہی غلاموں سے پڑھا اور سیکھا ہے۔

ٹہ نہیں الامر سرخی نے مسروط ۳۰ ص ۲۶۷ میں مذکوب جنپی سایر فتویٰ نقل کیا ہے کہ غیر مسلم قرآن پڑھنے اور سیکھنے کا مطالuba لاگر کس تو ان کے مطالابی تکمیل فرض ہے۔ ان کے انفاظ یہ ہیں لفہن شعیم الکاظم اذ اطلب اور سئون کچھ فرمان بھی کے ساتھ مخفی نہیں ہے اب نبطال کے حوالے سے الکاظمی نے نقل کیا ہے کہ غیر مسلم فواہ اسلامی نلمم رد کا باشندہ ہو یا غیر اسلامی عادہ کا ہو فرمان دعویٰ و فقرہ کی تعلیم کا نتویٰ ابوحنیفہ و امام شافعی سجوں نے دیا ہے دیکھو الکاظمی کی تراجمی اداریہ ۲ ص ۲۹۳ -

بہر حال اسی عام طریقہ کارکی درجہ سے یعنی قرآن و حدیث اور سارے دینی و مم کے سیکھنے اور کھلانے پڑھنے اور پڑھانے کی ابتداء ہی سے اسلام موالی اور غلاموں ہم تعلق حوصلہ افزائیوں سے کام لے رہا تھا، جس کا نتیجہ تکارک جیسے اپنے بچوں کو صحایہ ن پڑھاتے اور رسول مصلی اللہ علیہ وسلم سے اٹھنوں نے تو کچھ بایا تھا اس کو سکھاتے نہ، سبجتے اسی طرح ان ہی بچوں کے ساتھ وہ اپنے غلاموں کو بھی قرآن پڑھا کرنے تھے۔ حدیثیں بھی سکھاتے تھے۔

بالآخر موالی کا یہ طبقہ قرآن و حدیث کی تعلیم کی طرف بیڑا مسلمانوں میں جو فتح نہ، یعنی عرب کچھ تو سیاسی الحbenوں میں ان کی عمومیت بنبلار ہی، جو فتح ہونے کا قدرتی بھنا، ما سوا اس کے ہر ایک کے ساتھ علاوہ سیاسی رگڑوں ہمگیروں کے خاندانی نے تفہیمی بھی لپٹے ہوئے تھے بخلاف موالی کے کہ قید ہو کر وہ آتے تھے اس لیے نہ ان ساتھ یہ خاندانی تھے تھے اور نہ سیاسی مشغلوں میں بھی اُس تھیں کا موقع خصوصاً اسلام ابتدائی صدیوں میں ان کو عموماً ملا، اسی لئے دیکھا جانا ہے کہ مسلمانوں کے ان ہی غلاموں بیڑ ہی کہ آزاد ہونے کا موقع ملتا تھا، اور صیسا کا معلوم ہے اسلامی قوانین ہی ایسے تھے فرت آزادی کے یہ موقع پیش ہی آتے رہتے تھے تو سب یہی کرتے تھے یہ تو نہیں کہا ملتا لیکن تعلقات سے فرصت اور آزادی کو محسوس کر کے ان آزاد شدہ غلاموں کے بڑے طبقہ کو ہم ان علوم و فنون کی تحصیل میں مشغول پانے ہیں جن میں ان کے اسین رازیاں مضمون ہیں جسے اپنے فاتحوں کی سکونی صحبوں میں وہ عموماً قبول کر لیتے تھے اور دی سر بلندیوں کی راہیں بھی دین کا یہی علم ان پرسسل کھولتا چلا جاتا تھا اس لیے اسی لیے بل اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابیوں سے معلومات حاصل کرنے والوں میں مشہور اسلامی

امام کھول جن کے متعلق کہا جاتا ہے کہ سندھ سے طنی تعلق رکھتے تھے نہ سندھ میں اوقات  
بھولی جلالت قدر کان کا اسی سے اندازہ کجھے کر رہی جب اپنے زمانہ کے اہل علم کا تذکرہ  
کرتے تو کہنے کو ختنی عالم اس زمانہ میں بھی ہی میں، اور تین میں کھول کا بھی نام بیکرئے تھے  
بہر حال بھی کھول اپنی فلسفی روایہ ادیان کرتے ہوئے شاگردوں سے کہا کرنے تھے کہ

عَنِّقْتُ بَعْدَ فِلْمِ ادْعَى هُمَا عَلِمًا لَا

حَوْسِيَّةً فِي هَمَا اسَرَى ثَوَّاهِيْتُ الْعَرَاقَ

ثُوَّالِدِلِيْتُ فِيْهِ فِلْمِ ادْعَى هُمَا عَلِمًا لَا

حَوْسِيَّةً فِي هَمَا اسَرَى ثَوَّاهِيْتُ اَشَأْ

فَقْرِ بَلْجِيَا مَدَارِجٌ اَ تَذَكِّرُهُ الْحَفَاظُ

بعد مریضہ آیا، ان دنوں شہر میں

بھی جو علم پھیلا دیا تھا، اس کو جہاں تک

سمحتا ہوں میں نے سیٹے لیا نہ پر نام

آیا اور اس کو نویں نے چلنی میں جھان لیا۔

شاید اخصار راجعن مقامات کا ذکر اس بیان میں انہوں نے ترک کر دیا ہے کیونکہ

ہی کے بعد شاگردوں نے یہ الفاظ بھی نقل کئے ہیں یعنی

طفت الاِسْرَافُ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ

لکایا ہے یعنی اسلامی ممالک کے سارے

عقل کا وعده میں نے علم کی ناش میں

لہ الذہبی وغیرہ نے لکھا ہے کہ سندھی ہونے کی وجہ سے آخر ہر تک وہ تی کا تلفظ کاف رکھتے رہے

جن سے صوم پڑا کچھاب کے باشندوں کی زبان پر اب بھی ناف کافت کی نسل جو اقتدار کر لئی ہے یہ

کوئی تی بات نہیں دیکھیو نذرہ الحفاظ میں مدارج ۱۴۱

کچھ بھی ہو آپ دیکھ رہے ہیں کہ آزاد ہونے کے ساتھ یہ طلب علم میں مشغول ہو جاتے کا جو دھوئی مسلمانوں کے غلاموں کے متعلق میں نے کیا تھا، اس کی پتئی واضح اور کھلی شہادت ہے۔ اور صرف یہی نہیں ان ہی مولیٰ میں بعضوں کے حالات سے تو معلوم ہوتا ہے کہ حصول آزادی سے پہلے یہ طلب علم میں مشغول ہو جاتے تھے۔

رَبِيعُ بْنُ مُهَرَّانْ جو ابوالعالیٰ الرایمی کے نام سے مشہور ہیں سُوْفَیہ میں وفات ہوئیں میں الفدۃ تابعیوں میں ان کا شمار ہے اپنا عالیٰ بیان کرنے ہوئے ہیں کہ

كُنْتَ مُكْلُوكًا أَخْدُمُ أَهْلَى فَتَعْلَمُتُ الْقُرْآنَ      میں غلام تھا اور اپنے ماں کی خدمت  
خَاهِرًا دَلَكَتَابَةَ الْعَرَبِ بَيْنَ صَحْنِ الْمَسْجِدِ      کیا کرنا تھارا اُسی زماں میں، قرآن کے پڑھنے میں غلاموں  
زیانی یاد کر لیا، اور عربی خط سکھ لیا۔

ان ہی کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ اس علمی مذاق میں وہ تھا نہیں تھے بلکہ غلاموں کا ایک طبق تھا، جو آزاد ہونے سے پہلے حفظ قرآن میں ان کے ساتھ شرکیت تھا۔ قرآن کے پڑھنے میں غلاموں کا یہ گرد کتنی محنت برداشت کیا کرتا تھا بھی ہوتے تھے کہ

كُنَّا عَبِيدًا مُكْلُوكِينَ مِنَ الْأَمْنِ بِجُدْهِنَا      ہم لوگ غلام تھے، بعض توہم میں  
الصَّرَاهِيَّةِ وَ مِنَ الْأَمْنِ بِجُدْلِهِنَا      مقرر، لگان جو ماں کوں کی طرف سے  
خَاتَمَ الْكِلَلَ لِيَلَهُ مَرَّةً مَلَهُ      مقرر کر دیا جاتا تھا) وہ ادا کرتے نئے ہادر  
ہم میں بعض اپنے اپنے ماں کوں کی خدمت

لے لگان ضریبیہ کا ترجیح کیا گیا ہے جیسے زمین کے ملک کا شترکاروں پر لگان لگائیتے ہیں یہی طرزِ عمل غلاموں کے ساتھ بھی کیا جانا تھا بھی ہمیں یا ہفتہ یا روزانہ اتنی رقم اپنے آتا کو کہا کردا اکردا کر دیں۔ اس کے بعد بوجی میں اکسے کریں عرب اندوس سے ماں کے میں اس کا عام رواج اسلام سے پہلے ہمیں تھا۔

کہا کرتے تھے میکن بایس ہم ہم لوگ ہر  
شب میں قرآن ایک دفعہ ختم کریا کرنا

کہا کرتے تھے کہ فوش فتنی سے ان کو اخراجی ایک عربی فاتوان نے خرید لیا اور ہانقپیڈ کر جامع مسجد  
لے گئی جمعہ کی نماز کے تھے خطیب منبر پر جا چکا تھا، اس فاتوان نے امام اور نمازوں کو  
خطاب کر کے کہا کہ

”لوگو! گواہ رہو، میں نے اس کو اللہ کے نام پر چھوڑ دیا، اب اس کا جو جی چاہے کرئے  
بھرکیا تھا عملکم کا جو شوق اندر دیا تھا دل کھول کر اس کے پورا کرنے کا موقع ان کو مل گیا کہتے تھے کہ  
”میرا عالیٰ یہ تھا کہ بصیرہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیثیں سنتا در معلوم ہوتا کہ  
 فلاں صحابی جو جدید میں الہی رہندا ہیں وہ اس کے رادی ہیں تو اس وقت تک میں نہ لینا جب  
تک کہ مدینہ پہنچ کر ہندوں ان صحابی سے اس روایت کو نہ سنتا رہوں ۔ ح، ابن سعد ہر جیز سے  
اللّٰہ ہو گر آزادی کے ساتھ خصیل علم کا دیعہ میں ان آن کے سامنے آگیا تھا اور جو بلندیاں میں  
دوستی کی اس کی بدلت اُن کو سیرتِ قریشیں اس کو بیان کرتے ہوئے ہی ابوالعلیٰ کہا کرتے کہ  
”خداد ز تعالیٰ کی دلنوتوں میں سے فیضہ نہیں کر سکتا کہ کس نعمت کا تکریز یاد ادا کروں  
یعنی ایک نعمت زیر ہے کہ خدا نے مجھے سلطان ہونے کی توفیق عطا فرمائی، اور اسی کے ساتھ  
وہ سرانجام خدا کا میرے ساتھی ہوا کہ حرریہ کی جماعت سے اس نے مجھے بحاجت دیا تھا  
میں نے جو یہ لکھا تھا کہ فائدی نقصوں، نفیضوں کے سوا سیاسی بکھریوں میں آجھئے  
کے موقع موالي کے نئے فرمانات کم تھے، میرا تو خجال ہے کہ ابوالعلیٰ کے بیان کے آخری فقرے  
میں شاید اسی کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔

مطلوب یہ ہے کہ حرریہ یعنی خارجیوں کی جماعت جیسا کہ معلوم ہے اسلامی حکومت

میں یہ ہی انارکسٹ جماعت ہی کو حکومتِ قائم کے خلاف شورش و فساد ہی ان کا مشتمل تھا، ان ہی کا دوسرا نام خواجہ بھی تھا، ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ابوالعابد کو ان ہی انارکسٹوں نے شروع میں اپنا ہمنوا بنا لایا تھا، لیکن اس قسم کے سیاسی گھنے عکروں کی بے حاصلی بہت جلد ان پر دفعہ ہو گئی، مسلمان ہو جانے کی وجہ سے دینی علوم کی دردت و غطمت ان کے قلب میں تاکت ہوئی اور سیاست کے ان نایاک گورکھ دھندوں سے نکل جانے کی وجہ سے ان علوم کی تحصیل کا کھلا ہوا امید ان کو مل گیا، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ایک غریب عربی خاتون کے علام کو دیکھا گیا کہ صرفت صحابی ہی نہیں بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حقیقی علم رازِ بھائی خیر الامم ترمذی بن القرقرا عبد الدین بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما اسی علام کے ساتھ یہ سلوک کر رہے ہیں جس سیاست ہی

نے خود ابوالعلاء کی زبانی نقل کیا ہے کہ

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| این عباس مجھے اپنے ساتھ اس تخت پر<br>بٹھایا کرنے تھے جس پر وہ خود بیٹھے ہے<br>اور فرش تخت کے سنجے فرش پر بیٹھے ہے<br>این عباس اس تخت پر مجھے بھٹانے کے<br>بعد فرش کے ان لوگوں کی طرف خطا<br>کر کے کہتے کہ علم یوں ہی آدمی کی عزت<br>کو یہ حادیتا ہے وہ سمجھتا ہے بیسے باد<br>تخت پر بیٹھتے ہیں۔ | کان ابن عباس بر فعنی علی سریرة<br>در فرش اسفل منه و بتول هکذا العلم<br>بزید الشریف شرافہ بحیالس کالملاو<br>علی الاسرة ص ۵۷ ج ۱ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

ظاہر ہے کہ جس علم نے ان کو اتنی بندی عطا کی تھی اس کے حصول میں ان ہی دونوں عینی اسلام اور فتنہ انگریز سیاست سے نجات، چوں کہ ان ہی دونوں کو دخل تھا اس نے خدا کی تمام نعمتوں

میں سب سے زیادہ ان کی بحکاہ میں انہی دلوں نعمتوں کو بہت زیادہ اہمیت دیتی ہے اسکے ملک ملک بی بی امریہ جہنوں نے اسلام کے نظریہ خلافت کو مسترد کر کے اپنی ساری سیاسی بازی گروں کا موڑ اس نصب العین کو بنایا تھا کہ بخت و اتفاق سے جو حکومت ان کے ہاتھ لگ گئی ہے اس کا نتیجہ انہی کے خاندان میں باقی رہے ہے پھر اس نصب العین کے بخت جن ہا کردنیوں کے اڑکاب پر وہ آمادہ ہوتے ان سے کون تاواقف ہے؟ ایک طرف ان کا یہ حال تھا کہ عربی ہی نہیں فرنگی، بلکہ فرنگیوں میں بھی بنی ہاشم جن سے فریب ترین رشہ دار عربی نیاں میں ان کا کوئی شکنا، ان کے درپیٹ آزار تھے، بنی ہاشم کا پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم سے جو عقل تھا، اس راہ میں اس کا خیال میں ان کے سامنے کمی نہیں آیا بلکہ دوسرا طرف جو بسی اک سیاست کا گام قاعدہ ہے سادہ روح عوام کی آنکھوں میں خاک جھونک جھونک کر کام نکالنے والے کام نکالو ہیں دیکھا جا۔ ہاتھا کہ بنی امیہ کے ہی مکران عربوں کی قدر بہم جاتی ہی محیت جس کا اسلام فائدہ کر جائے تو اسی میں نئی روح بچونک رہے ہیں اسی کا نتیجہ تھا کہ مولیٰ جن کا علوماً عربوں سے نسلی ترقی نہ تھا، یاد جو مسلمان ہونے کے عومناں حقوق سے بنی امیہ کے عہد میں محروم کر دتے گئے تھے جو اسلام ان کو عطا کر جکا تھا، کسی اور سے نہیں امام الائمه امام ابوحنیفہ سے ان کے مشہور در حسن بن زیاد اتنا عنی نے یہ روایت نقل کی ہے کہ امام صاحب فرماتے تھے۔

كانت ولادة بنى امية لا يد عون بالملائى      بنى امیہ کے حکام اور افسر ویں کا قاعدہ تھا

من الفقهاء للفتيا - مناقب اوزری ص ۱۷      کہ فتنی دریافت کرنے کے تھے الموتی

کے فقہار کو نہیں بلا یا کرتے تھے۔

۱۷

ادبیہ تو خیر معنوی بات بھی، خیال تو کچھ نہ بروہ کے شہزادہ امام عبد اللہ بن حون جن کا نڈکہ کرتے ہوئے ذہبی نے لکھا ہے کہ

علم میں وہ اپنے وقت کے امام تھے خدا پرستی ریاضت و عبادت میں ان کا فخر  
چوتھی کے زمانہ گون میں تھا، اپنی ایک ایک سانس کی نگرانی کرتے تھے کہ بیکار مناسع  
ذہب، الفرض ان کی شان بہت بڑی تھی مثلاً حج اتنڈر المحتاط  
لیکن جانتے ہیں کہ اسی کبیر اشیائی راستی العلم والآداب حافظ عدیث فقیر مدلیل کو محض اس نے  
کہ پونکہ نسل اعراب نہیں بلکہ موالمی میں سے تھے لعبرہ کے گورنر بال بن ابی بودہ نے بازہ در  
کوڑے سے پڑا یا اور کس جرم میں پڑا یا ابن سعد نے لکھا ہے۔

لادہ تزویج امراء اعمیۃ مساجع، قسمیم اس نے پڑا یا کہ ایک عربی تزاد خاتون  
سے الحنوں نے نکاح کیا تھا۔

اسلام نے تو زماں کی سزا امازیہ مقرر کی ہے، لیکن ایک مسلمان نے ایک مسلمان عورت سے بازہ کی  
نکاح کیا تھا، مگر پونکہ نکاح کرنے والا نسل اعرابی نہیں تھا اس بے عربی خاتون سے اس کے نکاح  
کو بھی العیاذ ہا۔ اس جاہلی حکومت نے گوبای سفاح ہی قرار دے رکھا تھا اور حب بن عون  
بیشے کدمی کے ساتھ حکومت کا یہ برنا ذخائز عام موالمی کا جو عالی ہو گا ظاہر ہے گھر اسی کے ساتھ

لہ الذہبی کے والد سے جیسا کہ میں نے نقش کیا ہے در حقیقت انسداد وقت کے ابن عون ابہت بڑے  
آدمی تھے رہاں دیکھی کتا بوس میں تفصیل کے ساتھ ان کے حالات لکھے ہیں علم و فضل زہد و عبادت  
کے سوا اخلاقی معیار بھی خیر معمولی طور پر بلند تھا، لکھا ہے کہ ان کی ایک بڑی فتحی اذنشی تھی جسے اس کی  
خوبیوں کی وجہ سے ابن عون بہت پاہتے تھے اسی پر صحیح بھی کرتے تھے اور جیادی چہوں میں بھی اسی پر  
سوار ہو کر نشریف لے جاتے ان کا غلام جو اس اذنشی کی خدمت کرتا تھا ایک دن ایک ایسا کوڑا اس بیچاری  
کو رسید کیا کہ اس کی ایک آنکھ بچوڑ کر بھی غلام کے ہوش بھی جاتے رہے اور دیکھنے والوں نے بھی  
دل میں کہا کہ آج ابن عون کا دن دیکھنے کا دن ہو گا یعنی آج بھی عصستان کو نہ آئے مشکل ہے بہر حال  
غلام اذنشی کے ساتھ سائنسے آیا۔ دیکھا دیکھ کر بے تو صرف اتنا بارے کہ بندہ خدا چہروں کے سوا  
(بقیہ ص ۲۷۱ اپر)

اس واقعہ کو بھی ہم بولنا چاہئے کہ یہ سارا قصہ جو کچھ ہمی تھا، وقت کے حکمرانوں تک محدود رہا ان کو نہ تورب سے فی الحقیقت بحث کی اور نہ نیز عرب سے سردارخان کے سامنے اپنی فائدائی بھچپری خود غرضی کے سوا کوئی ملند نسب العین نہ تھا۔ بنی ایمی نے اپنے زمانہ میں عربوں کو ایجاد کر کا ملکا نہیں چاہا ان کے بعد جب عباسی آئے تو اپنے مقاصد کے لحاظ سے عربوں کے دبائے میں ان کو کامیابی نظر آئی، لہر کرنے نہیں ہوتا کہ ان ہی عباسیوں نے اور جو کچھ کیا اس

(بسیار صفحہ گذشتہ) ارنے کے لئے اور کوئی بھگ نہیں، پھر غلام کی طرف خطاب کر کے فرمایا جا! میں نے بتھے آزاد روا۔ یہ خسارا غصہ جس کا طبیور اس شکل میں ہوا۔ دی بلال بن ابی بردہ جس نے کوئی سے ان کو پڑایا تھا کہا ہے کہ کسی دن ابن عون سے نہیں سن سکتا کہ بلال کے مظالم کا سیسی سے عمر بھرا ہوئا نے کبھی ذکر کیا ہو۔ ایک دن ان کی مجلس میں سی صاحبے بلال کا نام لے کر پھر کہنا چاہا تو کربلے سزا لوگ قائم کے ظلم کا جر جا چکا اس بُری طرح شروع کر دیتے ہیں اور اتنی کثرت کے ساتھ اس کو بُرا بھلا کہنے لگتے ہیں کہ آخر میں قائم سی مظلومین جنم جاتے ہیں بلال بن ابی بردہ اموی خلیفہ مہماں بن عبد اللہ کے ہمراہ میں بغیر کے دالی رگوڑے سے ایک دیکھب لطیف ابن عون کے متقل موظفین نے یقین کیا ہے کہ بغیر میں چند مکانات ابن عون کے سچے بجڑا ہے پر جلتے نہیں۔ لوگوں نے محوس کیا کہ غور اسلام ان کو کرامہ پر مکان دینے سے کچھ گزی کرتے ہیں۔ وہ بوجھی گئی برسے کرایہ داروں کا فادر ہے کہ خمہاہ پر کرایہ کی فکر ان کی جان کھلتے رہتی ہے۔ میں نہیں پاہتا کہ اپنی طرف سے کسی مسلمان کے فلبیں میں دہشت اور خوف ڈالوں۔ خدا پنے دمن زمکان کی بالائی منزل پر ہستے نہیں اور پہلی منزل عیسیٰ بیوں کو کرایہ پر بردے رکھی تھی ہستے نہیں کہ بجائے مسلمانوں کے لشکریوں کو اپنے سچے رکھنا یادہ بہتر خال کرتا ہوں۔ دفات بھی ان کی عجیب طرح سے ہوئی جمال جہاں آراء رسالت پیاری علیٰ المطاعیہ رسول کہ یہ کی نہار کھٹے نہیں آخر ایک دفع خواب میں یہ درست بیدار میسر رہی۔ آنکھیں دفت ہتھی فرشتہ سر درد سے انتہے بے خود تھے کہ اپنے سپنج اور تیسہ میوہے تدم کو سنبھالا۔ سے بلکہ اکثر ہر برسے سخت چوٹ آنی لوگوں نے لاکر اصرار کیا کہ علاج کرایو لیکن راغبی نہ ہوئے۔ غالباً جھٹے کا جو مقصود بخواہ پورا ہو جکتا تھا۔ اسی میں دفات ہوتی ہے میر خدا رحمت کند اس عاسقان یاک خلیفت را۔

ابن سعدج ۷ قسم دوم ص

کی دستان توطیل اور کافی در دنگ ہے۔ لیکن عبادیوں کی حکومت کے باتی ابریشم الامام نے  
ابو سلم عزرا سانی کے نام پر فرمان جو کلمات حاتم انگوں میں اب تک وہ محفوظ ہے یعنی  
لاید ع بنخرا سان من شکلهم بالعربیة ہر دشمن بو عربی بولتا ہو اس کو ضراسان  
کامل ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہ میں زندہ نہ چھوڑا جائے

لیکن ان حکمراویوں کے عادت کو عام اُمّتِ مسلم کی طرف منسوب کر دینا نہ صرف غلطی بلکہ میرے نزدیک  
بزرین علمی خیانت ہے یہ سچ ہے کہ مولوک بنی آسمیہ مولائی کو حفارت کی نظروں سے دیکھتے تھے  
لیکن خود مسلمانوں کا حال کیا تھا۔ احمد نوارہ خانوارہ نبوت کے گوہر شب چراغ حضرت امام  
زین العابدین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق ابن سعد ہی نے یہ روایت نقل کی ہے کہ حضرت دلا  
نے اپنے غلام کو آزاد کیا اور آزاد کرنے کے بعد اپنی صاحبزادی سماجیہ کا اسی مولیٰ سے نکاح کر دیا  
اسی کے ساتھ اپنی ایک شرعی نونڈی کو بھی آزاد کر کے خود اپنا نکاح اس سے کیا۔ یہ خبر دار الحکومت  
ذخیر پیشی اور عبد الملک حکمران رفت کو حضرت کے اسنفل کی جب خبر ہوئی تو اگلے گھو لا ہو گیا  
لیکن کیا اگر سکتا تھا، صرف ایک خط حضرت کے نام لکھا جس میں آپ کی خاندانی شرافت د  
نجابت کا ذکر کر کے سخت ملامت کی، حضرت والا کو عبد الملک کا جب یہ خط ملا تو جواب میں اتفاق  
فرمایا گیا۔

لیقیناً تم لوگوں کے لئے بہترین مخذلہ رسول

قد کان لکھوف رسول اللہ اسریہ حسنة

الله صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات میں ہے

قد اعتن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے (یہودیہ غاؤں)

صفیہ بنت حبیبی تزویج کا داعنی زید

صفیہ بنت حبیبی کو آزاد فرمایا اور ان سکلک

بن حارثہ و ذ وجہہ ابہة عَمَّتَه زینب

کیا۔ اسی طرح زید بن حارثہ (اپنے غلام)

بنت الحجاش ملا ۱۵۱ میں این سعد

کو آزاد کیا اور اپنی بھعپلی زادہ بہن زینب بنت  
حمش سے اسی آزاد شدہ غلام زید کا عقد  
کر دیا تھا۔

حضرت امام زین العابدین کے حالات میں یہ بھی لکھا ہے کہ حضرت عمرؓ کے مرٹی زید بن اسلم جن کا مسجد بندری میں نعلیٰ حلقة تھا عموماً استفادے کے لئے اسی حلقة میں جا کر شریک ہوتے، یعنی جانی محبت والوں نے پرمیا بھی کرت قریش کی مجلس کو جھوڑ کر ایک مرٹی کے حلقات میں جا کر آپ مشتمل ہیں اس وقت بھی ارشاد ہوا کہ

جس سے نفع ہے، آدمی کو دہنی میمٹھنا چلے ہے۔ ص ۱۷۱ ج ۵ ابن سعد  
ابھی آپ مجھ سے ابوالعالیٰ کا وہ تنسہ سن چکے صنادید قریش نے مجھے میمٹھ رہے، اور ابن عباس  
نے ابوالعالیٰ کا ہاتھ پکڑ کر اپنے سانچہ تخت پر تھا لیا۔ ابن سعد میں اسی روایت کا جن الفاظ میں  
ذکر کیا گیا ہے، ان سے معلوم ہوتا ہے کہ نبیرہ ہی کا یہ داقر ہے جہاں کی جامع مسجد میں لاکر ابوالعالیٰ  
کو ان کی مانگنے والا کے نام آزاد کیا تھا، مگر اسی میں یہ بھی ہے کہ ابوالعالیٰ اس قصتے کو سیان  
کرتے ہوئے کہنے شروع کر

|                                          |                                      |
|------------------------------------------|--------------------------------------|
| دخلت علی ابن عباس رهو امیر انصوحة        | میں ابن عباس کی خدمت میں ماضی مہما   |
| فنا لئی یہ چھتی استویت معہ علی           | اس زمانہ میں وہ لہرو کے امیر (گورنر) |
| خنے مجھے دیکھو کہ ابن عباس نے اپنا ہاتھ  | السریر ص ۸۲ ج ۷ ابن سعد              |
| میرنی طرف بڑھا بار اور پکڑ کر، مجھے اپنے |                                      |
| سانچہ بٹھا یا حتیٰ کہ اس تخت پر بالکل ان |                                      |
| کے برابر بیٹھو گیا۔                      |                                      |

اسی میں یہ بھی ہے کہ اس وقت ابوالعلائیہ معمولی گھٹیا درجہ کے کپڑے پہنے ہوئے تھے اور ایک یہی کہا، فاروق اعظمؑ کے صاحبزادے ان ہی دنوں میں جب بنی امیہ مولیٰ کے ساتھ وہ سلوک کر رہتے تھے، جس کی طرف اشارہ کیا گیا تو حضرت عبداللہ بن عمرؓ کو دیکھا بنا نظر کہ بنی مخزوم کے مولیٰ (زادگردہ غلام) مجاہد بن جہرگھوڑے پرسوں میں، اور ابن عثیان کی کتاب تھامے ہوئے ہیں خود مجاہد بیان کرتے ہیں کہ

رسا مَا أَخْذَنَ فِي أَبْنَ عَصْرٍ عَنِ اللَّهِ تَعَالَى سَبَادَاتَ أَبْنَ عَثْرٍ يَرَى گھوڑَيَّ فِي

عَهْدَ سَابِلِ الْكَابِ مُلَكَّ تَذَكَّرَ حَاجَ رَكَابَ تَحَامَ لَيْتَهُ

او رہے اسی علمہ میں تھا جیسے صہابہ کی سنتیوں میں اجاہ دنے عاصل کیا تھا، آج یعنی ان کا شمارہ مفسرین میں ہے۔

ظاہر ہے کہ امام زین العابدینؑ، ابن عباس، ابن عمرؓ، ابن عباس، ابی زین العابدینؑ اکابر کے مقابلہ میں مسلمانوں کی عام جماعت حکومت کی کیا پروادا کر سکتی تھی علام طبقہ کے علماء کی عظمت و احترام کا عام مسلمانوں میں یہ حال تھا کہ اور تو اور پہنچیر کے شہر مدینہ میں کوفہ کے مولیٰ عالم مکمل بن عتبہؓ جبکہ تشریعت نے تو لکھا ہے کہ

اخْلَوَ اللَّهُ سَادِيَةُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ نَحْنُ حُكْمُ كَرَبَلَاءَ مِنْ خَيْلِهِ

لِهِ الْبَالِعَالِيِّيِّ کا بیان ہے کہ کل پندرہ درم و امام ان سارے کپڑوں کا تھا جو میرے حجم پر تھے، پھر تو جنہیں تقضیل ملکیتی کر لئی ۳۰ درم میں اس وقت مل جاتی تھی۔ اور رازی کپڑے کا لقان بارہ درم میں خردیا جانا کریا تھا جس سے میری چادر اور عاصم دروس بن جاتے تھے ان کے اس بیان سے اس زمانہ میں کپڑوں کی ارزانی کا بھی اندازہ ہوتا ہے۔ دیکھو ملکہ حجاج، قسم درم تھے یہ دبی مجاہدین جہڑیں جنہوں نے بحیرہ روم کے شہر جزیرہ روڈس میں قیام اختیار کر لیا تھا اور یہی لوگوں کو قرآن کی تعلیم دبا کرنے تھے۔ البلاذری ص ۲۴۶

وسلم میلاد نذر و حج ا  
کام مردم علیہ رسلوں اشیاء صلی اللہ علیہ وسلم  
کے سنون کو دینی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
کے نماز پڑھنے کی جگہ ان کے لئے  
مدینہ ولے عالیٰ جمیع مردوں نے تھے۔

ان ہی مولیٰ علماء میں کوثری کے ایک مشہور عالم صبیب بن ثابت نابی ہیں، ابویحییٰ القنات کے  
والہ سے ذہبیٰ ہی نے نقل کیا ہے کہ طائف کے سفر میں میں ان کے ساتھ تھا، ابویحییٰ کا بیان  
ہے کہ جس وقت طائف میں ہمارا داخلہ ہوا تو عصیب کے احرازم میں دہاں کی حلقہ کچھ اس  
طرح ٹوپی پہنچی تھی کہ

کامنا قد م علیہ محربی میلاد نذر ایسا معلوم ہوتا تھا کہ کوفہ والوں کے یا ان  
کوئی پغیر اگایا ہے۔

موالیٰ کے اس طبقے کے ساتھ عامہ مسلمانوں کی احرازمی گردیدگی کا نتیجہ تھا کہ مسلمان تو مسلمان  
حدیہ ہے کہ مسلمانوں کے ساتھ اس زمانے کے یہود و نصاریٰ کا بھی حال یہ ہو گیا تھا کہ مشہور  
بن زاذان جو اسی موالی طبقے سے تعلق رکھتے تھے، واسطے میں قبام نهاجب ان کی وفات ہوئی  
و عباد بن الوام بواسطہ وقت کم من مخصوص کے شریک تھے بیان کرتے  
ہیں کہ

ذرا مث المضاری علیٰ حده و الحمد میں نے منصور کے جنازے میں (مسلمانوں)  
کے سواد سمجھا کہ عباد بنوں کا ایک گردہ  
علیٰ حده  
بھی اگر اس جنازے میں شریک ہے  
اور یہودیوں کا گردہ بھی الگ ہے۔

اُن تھوڑے عباہ کرنے میں

تل اخذ خالی بیدی من لکڑہ الرخام  
میرے مامور نے میرا باغ چوہم کی کثرت  
کے غوف سے کپڑا لیا۔

”مسلمان اور مولیٰ“ کا یہ عنوان اتنا وسیع ہے کہ اس پر چاہئے والے ہاں ہیں تو اپنی خاصی کتاب  
لکھ سکتے ہیں میں نے چند حصہ حیثیت مثالیں جو عالم کی عامم کتابیں میں درج ہیں ان کا ذکر  
کر دیا ہے۔ پچ پہنچتے تو ان بے اعتنائیوں کے باوجود جو حکومت ان موالیٰ کے ساتھ احتیار  
کیے ہوئے تھیں لیکن پھر بھی بسا اتفاقات اسی حکومت کو راستے عامہ کے ساتھ چھکنے پر مجبور  
ہونا پڑتا تھا۔

مسرکے مولیٰ عالم و نقیبہ زید بن صبیب کے حالات میں لکھا ہے کہ بیچارے عالِ اک  
صبیحی فائدان کے آدمی تھے، کہ ابن اہمیہ یہ کہنے کے بعد کہ کان اسود نو سیار زید سیاہ علیشی  
تھے) کہنے کہ کانہ نعمۃ (گویا زید کو مل تھے) مگر علم و فضل و دیانت و نقویٰ کا جزو رُآن سے  
بچوت بچوت کر سارے مصر کو منور کیے ہوئے تھا اس نے مصر میں یہ حالت پیدا کر دی تھی  
کہ حکومت کی گذمی پر نیا حکمران جب مبتینا، اور سیت لینے والے مصر کے باشندوں سے  
سیت لینے کے لیے جب آئے تو ہر ایک کا جواب یہی ہوتا کہ زید بن صبیب، اور ان سی کے  
ہم عصر ایک دوسرے مولیٰ عالم عبد الرشید بن ابی حیفہ جو کچھ کریں گے وہی ہم ہمی کریں گے الہی  
نے لیث بن سعد کے والد سے ان کا یہ فقرہ نقل کیا ہے کہ

ہم اجر ہوتا ال بلاد كانت البيعة اذا  
بھی دولوں ربیعی زید اور عبد الرشید نکل

جماعت للخلیفۃ هم اول من يبا تم  
کے تاباک جواہر تھے جب فلیفہ کی عرف

۱۲۲ ج اتنکہ  
سے بیعت لینے کے بنی لوگ آئے تو یہ

در کوں پہنچ بیعت کرنے لگئے۔

یہی نیشن بن سعد بن کا ذکر پہلے بھی کہیں گز رجھا کے مصر کے امارات میں تھے لیکن جب یزید کا ذکر کرنا شروع کیا۔

بُرْجِدَاد: جریل سیل ۷۳

نامے سردار پیشوائیں:

مشترک بن سعد کا جو مقام ہوا اس نے آگاہ ہونے کے بعد اس "سیدنا" کے لفظ کا  
تیجھے دین آئی تھوڑی کر سکتے ہے یا تیرہ کے شہرو محمدؑ یوسف احمدیانی جو مولیٰ ہی یہی تیجھے  
لے چکے خواہ من تہری اور کانٹا مکرتے ہوئے ہمہی ملسوں میں کہتے

مکالمہ نویسندہ اول کے سردار ویس اور ملٹری اسٹاف

اگر غرضِ سورج سے نہ کچھ جو اس سے اپنے کام سے کم کر دے سکے تو

محمد بن زیر اور دعاؤ ابہ الحسن (ص) میں

۱۰۔ دیروزی تہذیب میتوانی ہے کہ شمع رکھنے

بڑے اور شدید سردار میں عربوں کے

می اور یخ بخوبی کے می۔

بازار کیوں پا سکتا ہے کہ بھروسے کے باشندوں پر لانا غزال کا کیا اثر ہم ناہیں کہا جائے سکوست لاکھی کو  
روزہ سے کوئی دریکارا پتھے سامنے جھکلائی تھی انگلی پچ کیا ہاروں کی ملکہ زیبیدہ نے بہب باہر وہ کسے  
میں نہ سفر میں تھی۔ اور شہر قدر میں تمام خواہ، اسی عرصے میں عبد اللہ بن المبارک جو علمدار ولی  
ہی میں تھے، خبر مشہور ہوئی کہ آج شہر میں آنے والے ہیں، لکھا ہے کہ زیبیدہ ایک بونی فضل  
کے بھروسے کے ذمہ سے شہر کے بڑی سوارکار انتظار کر رہی تھی کہ اپنے انگلی پلٹ شوہر ہنگامہ کی آواز لے لند

ہوئی بقول نظریب اس نفعےٰ الظیرۃ و لقطعتم السعال گرداری جو یاں لوگوں کی لڑت رہی تھیں) زبیدہ نے پوچھا کہ فضہ کیا ہے۔ جس وقت یہ جواب دیا گیا کہ ابن المبارک آج رہا آرہے ہیں شہزادے ان کے استقبال کو نکھلے ہیں، تو کہنے لگی۔

هذا ادالله الملك لا ملك له دون کی یہے خدا کی قسم حکومت نہ کہ ہاردن کی

الذی لا يجمع الناس الا بشرط حکومت جس کے لئے لوگ پولیس اور

دراعوان محتاج ا تاریخ بغداد پولیس کے علاز میں کے ذریعہ جم ہوئے ہیں

افراد سوپنچے ہو رہا تھا جو حضرت ابن عباسؓ کے مولیٰ نکر مسکے متعلق ابن سعد نے ایوب کے حکومت کے حوالہ سے ہر نسل کی جسے اگر صحیح ہے تو مکونہ سب سب صبرہ پہنچے تو

ناجیح ہے من علیہ حق اصلہ اور لوگ نکر کو یہ کہنے کے نتیجے مجبور ہے

ظلموں میں رہے تھے مجہوں کی بھیتوں بر بھی چھوٹے ہیں۔

بخلاف اپنی اور مولیٰ کی کوئی کہاں بھاگ ہوئے ہے کہیں بھی نہیں آیا جاتے۔

ہر قتل کی قصہ اکتوبر کی ہے اور بھاگ ہوئے ہے اس کو اسی تاریخ کی اور ان کے ذریعے تصور کیں۔ پیر و اٹھمن این واقعات کی کہاں ہوئے ہے جس کے کہ مولیٰ کا جو طبقہ مسلمانوں میں

غایاں کے مذکورہ بالا خصوصیات کو پیش نظر کئے ہوئے سوچنا چاہئے۔ معرفت دین بلکہ

ذیماں یہیں بھی علم کی بدعت حکومت کی کہ ملکہ نعمت دانندار کی رائی ایسے ان پر کھل رہی تھیں

اس علم کے سالانہ ایسے اہم ایک دانستہ ایسی کیفیت ہو سکتی ہے کہیا کوئی اس کی عذرخواہ کر سکتا ہے اس سلسلے میں جو دارندت بھی ان کی طرف مندرجہ کئے گئے ہیں، کیا کسی وجہ سے

آن میں بھاگ کرنے کی گنجائش پیدا ہو سکتی ہے ہیں تو کہاں ہوں کہ بعد المذاکہ ہیں مروانی

نکران اور زہری کے جس مکالمہ کا کہا ہوں میں تذکرہ کیا کیا ہے یعنی کہنے ہیں کہ این شہابے ہری

عبدالملک کے دربار میں ایک دفعہ پہنچے تو اس نے پوچھا کہ زہری کیا بتا سکتے ہو کہ مسلمانوں کے مختلف امصار اور شہروں میں آج کل سب سے بڑے عالم جو مر جع انام ہوں کون کعن لے دیگر ہیں، زہری نے کہا کیوں نہیں۔ فرمائیے کس کس شہر کے الہ کو بتاؤں عبد الملک نے

حسب ذیلی رتبہ سے پوچھنا شروع کیا۔

عبدالملک - تم اس وقت کہاں سے آ رہے ہو۔

زہری - تکہ مظہر سے۔

عبدالملک - تکہ میں کس شخص کو چھوڑ کر آئے جو اس وقت تکہ والوں کی پیشوائی کر رہا ہے

زہری - عطلا بن الجراح۔

عبدالملک - عرب فائدان کے آدمی میں یا موالی سے ان کا انعقاد ہے۔

زہری - موالي سے۔

عبدالملک - کس چیز نے عطا کو یہ مقام عطا کیا۔

زہری - دین اور حدیثوں کی روشنائی نے۔

عبدالملک - تمہیک ہے یہ دونوں چیزوں میں ہی ایسی کہ آدمی کو پیشوائی عطا کریں۔ خیر بتاؤ کہ میں کامام اور پیشوائی مسلمانوں کا آج کل کون ہے۔

زہری - طاؤس بن کلبان۔

عبدالملک - کب اعراب سے سنی تلقن و دیکھتے ہیں، یا موالی سے ہیں۔

زہری - موالي سے۔

عبدالملک - اس شخص کو کس چیز نے یہ بڑائی عطا کی۔

زہری - ان ہی باتوں نے جس نے عطا کو بڑھانے کا موقع دیا۔

**عبدالملک** - اجھا مصر کا امام ان دونوں کون ہے۔

زہری - یزید بن ابی صہیب -

**عبدالملک** - عرب ہیں یا موالي میں سے یا بھی ہیں -

زہری - موالي ہی سے ان کا بھی تعلق ہے۔

**عبدالملک** - اور شام کا پیشو آج کل کون ہے۔

زہری - بخول -

**عبدالملک** - عرب یا موالي -

زہری - موالي سے ان کا بھی تعلق ہے۔ غلام نئے قبیلہ ہڈیل کی ایک عورت نے ان کو آزاد کیا تھا۔

**عبدالملک** - جنیہ (ینی فرات و دجلہ کے دریائی علاقوں) کا امام کون ہے

زہری - میمون بن مهران -

**عبدالملک** - مولیٰ ہیں یا عربی -

زہری - مولیٰ -

**عبدالملک** - خasan کا سب سے بڑا آدمی آج کل کون ہے۔

زہری - ضحاک بن مژام -

**عبدالملک** - مولیٰ یا عربی -

زہری - مولیٰ -

**عبدالملک** - نصرہ کا تابع کہ امام کون ہے۔

زہری - حسن بن ابی الحسن (ینی خواجہ حسن بصری)

عبدالملک - مولیٰ میں یا عربی -

زہری - مولیٰ -

عبدالملک - دیلٹ (تجھ پر انوس ہے) آخر کوئی میں مسلمانوں کی دینی پیشوائی کی بگ کس کے ہاتھ میں ہے۔

زہری - ابراہیم الخنفی -

عبدالملک - کیا یہ بھی مولیٰ ہیں یا عربی؟ النسل؟

زہری - جی ہاں! یہ عربی النسل عالم ہیں -

عبدالملک - اف! زہری! اب جا کر تم۔ یہ آیک بات سنائی جبرا۔ سے غیر کامادل میرے دل سے کچھ ہٹا بھیں رہ توں میں بنے کہ عبد الملک نے کہا کہ یہ آخری جواب تم اگر نہ سناتے تو قریب تھا کہ میرا طبیب بھپٹ ہاۓ۔

اس کے بعد عبد الملک اپنے دربار ایں کی طرف مخاطب ہوا اور کہنے لگا۔

قطعاً یہ مولیٰ رغیر عربی (اسلام)؛ عرب کے سردار اور پیشوائیں کر میں گے یہ ہو کر ہے گا کہ منبر بر ایک مولیٰ پڑھا مہر اخطبہ پڑھ رہا ہے اور اسی منبر کے پیچے عرب بیٹھے ہیں۔

غیظو غذب کے لہجے میں عبد الملک یا اور اسی نتیم کی یا میں جوش میں کہہ رہا تھا، زہری نے کہا کہ

”امیر المؤمنین! یہ الشدکی یات ہے اور اس کا دین ہے جو یہی اس کا علم حاصل کرے گا اور اس کا علم نہیں گا، وہ بھی پیشوائیں بن جائے گا، اور جو اس علم سے بے اعتمانی اختیار کریں گے، وہ گریں گے ان کو گرا پڑے گا۔“

له اس مکالمہ کا ذکرہ حاکم نے مودع علوم الحدیث صفتہ بھی کیا ہے۔ حاکم کے سوا این صلاح نے (بقیہ صفحہ ۲۵۵ پر)

بے چارے عبد الملک کے لئے موالی کا یہ حال سخت داعی کو فت کی وجہ بنا ہوا تھا، اسلام نے ہر عربی وغیر عربی کو عام اجازت دے رکھی تھی بلکہ سب سے مطالعہ کیا گیا ہے کہ وہ ترکان پر صیں، مدشیں سکھیں، نقیبین، اجتہادکریں، اسی بنیاد پر لوگ سکھدے ہیں تھے، بہ کو سکھا بخارا تھا، پڑھایا جائز تھا، اور اپنے اپنے علم اور کمال کے مطابق مسلمانوں میں تیار مقامات کے مالک بنتے چلے چارے ہیں تھے۔ لچک پ طیفہ یہ ہے کہ خود عبد الملک کو خود ستر اپنے بیوی کی تعلیم کے لئے معلم کی ہوئی۔ ان عسکرنے لکھا ہے کہ با وجود غلام کے عبد الملک کی نظر میں جو آدمی جیسا، ان کا تعلق بھی موالی ہی کے طبق سے تھا، ان کا نام اسماعیل بن عبد اللہ بن ابی الہا بر تھا۔ بیچارہ کیا کرتا، مجبوراً ان ہی کو شہزادوں کا معلم مقرر کرنا چاہا گکھا ہے کہ اس خدمت پر اسماعیل کو مفرکرنے کے بعد عبد الملک نے کہا۔

عرب اور غیر عرب (یعنی عجمیوں)، کے تعلقات کی جزویعت ہو گئی ہے، عجیب ہے مجھے نواس کی کوئی مثال نظر نہیں آتی۔ ان ایرانیوں ہی کو وکیروں حکومت کی بائگ عدہا سال ان کے ہاتھوں میں رہی۔ اس پر سے طویل عرصہ میں ان کو ہماری یعنی عرب کی خود رت کھینچی پہنچیں آئی ایک مردک غفار بن منذر کا نام لیا جاتا ہے جس سے ایرانی حکومت نے کام لیا تھا۔ اور پھر قصہ بھی زیادہ دن تک جاری نہ رہ سکا، اس غرب بغماس اور بھی آغز پڑنی تک اکے رہے اور ہمارا حال ہے۔

(بسیز صفوی گلہ نشر، مقدمہ میں، سبھٹی نے تدبی میں، سخا دی نے تجی الخیث میں بھی اس فقرہ کو درج کرے ہے محدثین کی کتابوں کے علاوہ فہرست کے طبقات و مناقب میں بھی اس مکالمہ کا معمولی رو و بدل سے ذکر ملتا ہے۔ بعض روانیوں میں بجا ہے عبد الملک کے درسرے اموی خلفاء کی طرف اس مکالمہ کو منسوب کیا گیا ہے نیز بعض کتابوں میں بجا ہے ابراہیم کے زین العسقل عالم سعید بن المیسیب عالم بدینہ کو فراہم کیا ہے؟)

ہے کہ کتنے دن ہرستے ہمارے ہاتھ حکومت آئی ہے۔ لیکن غیر عربی اقوام سے  
مرد یعنی پر اس مختصریت میں بھی ہم تجھے ہو گئے ہیں، عدیہ ہے کہ تعلیم تک میں ہم  
ان بھیوں کے دست تک ہو چکے ہیں اسی اسماعیل بن عبید کو دیکھو! امیر المؤمنین  
(مسلمانوں کے بادشاہ) کے بچوں کو پڑھانا ہے اور کیا پڑھانا ہے۔ عربیت سکھانا۔

### ہے نبی ابی ابی عساکر

عبدالملک کے سامنے بھی نکتہ تو اجھیں تھا کہ اسلام صرف عرب کے لئے بنا کو  
ساری دنیا کا نلخ بنانے اور دنیا کو ان کا مفترح بنانے کے لئے نہیں آیا تھا، ایرانی ایران کے  
لئے اٹھتے تھے۔ اس نے ایران کے سو جو بھی ان کے دارے حکومت میں تھے، کسی کو ابھرنے کا  
مفعف نہ دیتے تھے، اور نہ دے سکتے تھے، لیکن اسلام تو عامم انسانیت اور سارے بنی آدم کی  
زندگی کا پیغام تھا۔ بے چارہ عبد الملک اسلام کو عربیت کا مراد فرادریا پا بنا تھا۔ لیکن:  
اس کے سب کی بات زندگی اسلام لانے کی وجہ سے ان غیر عربی موائی کی نظر میں اتنی بندھی پیدا  
ہو جاتی تھی کہ حکومت کے ہنچکاں درس کے شکار بھی وہ ہیں ہو سکتے تھے۔ ان ہی اسماعیل بن  
عبید کے والیں میں لکھا ہے کہ عبد الملک نے بلکہ جب فرانش کی کرمیرے بچوں کو پڑھا دیا تھیں  
کافی معاونہ دیا جائے گا۔ ردے زم کا اس وقت جو سب سے بڑا طاقتور بادشاہ تھا، یہ اس

کا فرمان ہے لیکن اسماعیل نے اپنی سادگی کے ساتھ جواب دیا کہ

امیر المؤمنین! میں معاونہ کیسے لے سکتا ہوں مجھ۔ کو ام الداردار نے ابو دردار  
صحابی کے حوالے سے یہ ردیت سنائی ہے کہ رسول اللہ فرماتے تھے کہ قرآن کی تعلیم  
پر جائزت میں گافیامت کے دن اس کے لئے میں آگ کی کمان چڑھانی جائے گی۔

اسنما اور بے نیازی کے اس جواب کو سُن کر عبد الملک اس کے سوا کچھ نہ کہہ سکا کہ

”قرآن کی تعلیم کا معاوضہ میں نہیں دوں گما، خود غیرہ سکھا و گے اس کا معاوضہ پیش کر دل گا۔“

سنادی نے فتح المغیث میں ایک بدوی کاظمیۃ نفل کیا ہے جو بصرہ آیا تھا۔ لوگوں سے پوچھا کر یہاں کا سب سے بڑا آدمی مسلمانوں کا پیشوں آئج کل کون ہے۔ لوگوں نے خواجہ سن بصری کا نام لیا۔ پولاکہ عرب ہیں یا ادائی سے تعلق رکھتے ہیں۔ کہا گیا کہ موائی میں ہیں گھر اک بیٹا نے کہا کہ پیر اتنا بلند ہونے کا موقعہ اسی کو کیسے مل گیا۔ واللہ اعلم یہ جواب کس نے دیا، لیکن یہاں فقرہ تھا، بدوی سے کہا گیا۔

|                                                                                                                                                               |                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| عربوں کو حسن بصری کے علم کی مزورت<br>احتیاجہ ای دنیا ہر صورت فتح المغیث<br>کی حاجت نہ تھی اسی کا نسبت ہے کہ وہ دیا بزر<br>عربی نہ ہونے کے) ان کا سردار بن گیا | садھہ نے جنمہ ای عله و عدم<br>لہی اور اس کو عربوں کی (مفتور عدنیا) |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|

کہتے ہیں کہ یہ سن کر بدھنا اور بولا

تمہاری زندگی کی قسم یہ ہے سرداری۔  
هذا العرش هو السواد

خواجہ سن بصری نے اپنے علم اور معلومات کا مسلمانوں کو کس حد تک مختال بنا دیا تھا۔  
اس کا اندازہ اسی سے کچھ گولی بن زید جو کئے مشہور تریں عبداللہ بن جد عان کے فلانان  
سے تعلق رکھتے تھے، اسی بیٹے لوگ ان کو علی بن زید این جد عان کہا کرتے تھے، انہوں نے

شہ اسما علی بن عبد کو حضرت میر بن عبد العزیز نے اپنے عہد خلافت میں افریقیہ کا گورنمنٹ کلا تھا، ابن عساکر کا بیان ہے کہ افریقیہ کے عام باشندے جو بر کھلتے تھے ان ہی اسما علی بن عبد کی کوشش سے مسلمان ہوتے رہے ۱۲۰۷ھ تاریخ دمشق

صحابہ کو دیکھا تھا، سال ۲۳ھ میں ان کی وفات ہوتی ہے۔ آخر زمانہ میں بصرہ کو دلن بایا تھا  
بہر طال ان ہی علی بن زید کی رائے ابن سعد نے خواجہ سن بصری کے مغلق نقل کی ہے کہنے  
نہیں کر

لوان الحسن اور اخلاق اصحاب النبي  
صلی اللہ علیہ وسلم حسن بن حجاج  
الی رائے مذاہ بن سعد (ج) صاحبین  
کے بعد صحابہ کا زمانہ پاتنے تو قطعاً صحابہ کی  
ان سے رائے لینے دادر نظری پڑھنے  
میں) محتاج ہو جاتے،

کسی غیر صحابی مسلمان اور دہ بھی جو نوآئی سے تلقن رکھتا ہو اس کی یہ انتہائی منقبت  
اور تعریف ہو سکتی ہے اور پچ تواری ہے کہ حسن بصری کے متعلق سعد طرق سے لوگوں نے اس  
قصہ کو جب نقل کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فادم خاص انس بن مالک سے  
ان کے آنحضرت میں کوئی مسئلہ پر چھپنے جانا تو جاتے جواب دینے کے فرماتے۔

سلوا مولانا الحسن  
ہمارے موٹی حسن سے پوچھو

لوگ عرض کرنے کے حضرت ہم تو آپ سے دریافت کرتے ہیں اور آپ فرماتے ہیں کہ  
ہمارے موٹی حسن سے پوچھو۔

جواب میں حضرت انس فرماتے

ان اسمعقار سمع لحفظ ولنسينا ابن سعد  
ہم نے بھی سنا اور اس نے بھی مگر ہم بھول  
گئے اور اس نے یاد رکھا۔

مبیا کہ میں نے عرض کیا حضرت انس کے اس قول کو حسن بصری کے حق میں ایک

بہرین سند کی حیثیت رکھتا ہے مختلف لوگوں نے نقل کیا ہے لیکن حضرت انس کا حسن کی طرف لوگوں کو داپس کرتے ہوئے ان کے نام کے ساتھ "مولیٰ کا اصناف اور آخر میں اسی "مولیٰ" کے متعلق یہ اعتراف کہ ہم نے بھی سن اُس نے بھی سن اپر ہم بھول گئے اور اس نے بادر کھا کچھ تجھب نہیں کہ فاتح عرب اور مفتوح غیر عرب ہیں جو فرنی پیدا ہو گیا تھا اس کی طرف بھی اس اعزاز میں کچھ اشارہ ہو۔

بہر حال میں یہ کہنا چاہتا تھا کہ جس علم کا حال اس زمانہ میں یہ تھا تو وہ سوچا چلے ہے کہ اسی علم کے حصوں میں کس میسر سوں کا یہ طبقہ جسے حکومت گزا جائی تھی کیا کوشش کا کوئی وقیفہ اٹھا کر کو سکتا تھا، اس طریقہ سے مسلمانوں کو اپنا محتاج اس طبقہ نے پایا، اور مسلمانوں خصوصاً عرب کے پاس جو دنیا تھی اس کے ساتھ پیغمبر کی حدیث کے ان خدام کا جو حال تھا اس کی عام مثالیں پہلے گزد ٹکی ہیں۔ کہ کس طرح دولت مددوں کی دولت کو استغاثا دربے نیازی کی نمودگوں سے دفعہ تھکرتے ہوئے یہ نابت کرنا جاہتے تھے کہ تم ہمارے محتاج ہو لیکن ہمیں مہاری ضرورت نہیں ہے۔ بے نیاز بول کے ان مظاہرات میں علماء روای کا بوجھتہ مقام، رجال کی کتابوں میں آپ کو اس کی بوری تفصیل مل سکتی ہے وہی بزید بن جبیب مصری جن کے متعلق گزد چکا کر ایک صبی غلام نے ذہیجی نے ان ہی کا ایک لطیفہ نقل کیا ہے کہ بزید ایک دفعہ بیمار ہوئے عوام کے قلوب میں ان کا بوا کیم مقام تھا، اس کو دیکھتے ہوئے اس زمانہ میں بھی امیہ کی حکومت کی طرف سے مصر کا جو عرب گورنر تھا، نام جس کا وَزَہ بن ہسیل تھا۔ اس نے ضروری خیال کیا کہ ان کے گھر بیادت کے لئے خود جائے۔ آباز بزید بیٹھے ہوئے تھے جو گورنر نے مراجح پرسی کے بعد بزید سے یہ مستدری بیانت کیا کہ کھٹکیں کا خون کپڑے میں آگ لگا ہو، تو اس کپڑے میں نار جائز ہو گی باہمیں۔ بزید نے وَزَہ کے اس سوال کو سُن کر لکھا ہے کہ من بھر لیا،

اور کچھ جاپ نہ دیا۔ وزرہ جاپ کا انتفارکر کے جانے کے لئے جب کھڑا ہوا تب زیدتے اس کی طرف دیکھتے ہوئے فرمایا۔

قتل کل یوم خلق اد سالنی عن دم  
وزانہ خدا کی خلوق کو قتل کیا کرتا ہے  
البراغبث ص ۱۲۱ مذکور  
اور مجھ سے آج کھٹک کے غن کے مغلن  
مسند بر صحیحا ہے۔

بجز اس کے کہ خاموشی کے سانحہ ان کی نسلاد بنے والی اس تعریفین کو وزرہ نے سن لیا کچھ نہ یہلا اور چپ چاپ اٹھ کر ملا آیا اس سے بھی زیادہ دشمن پر لطیفہ طاذس بن کیسان کا ہے ان کا مستقر صبیا کے معلوم ہے میں نفا، بی بی امریہ کی حکومت کا زمانہ نہما۔ اور وہ بھی ان کا جزوی تی عہد جب ان کی دولت کا طاغیہ جما جم مسلمانوں پر سلطنت تھا، میں کا گورنر اس زمانہ میں اسی مجاہج کا بھائی محمد بن یوسف نے نفا، فصلہ یہیں آیا کہ کسی وجہ سے طاذس بن کیسان، اور ان کے سانحہ کیں کے دوسرے عالم وہب بن منبه محمد بن یوسف کے دربار میں پہنچے تو ستم سرداروں کا تھا خصوصاً اس دن بڑے کڑا کے سردی پڑ رہی تھی محمد بن یوسف نے کری مگوانی طاذس کری تیر میٹھے سردی کا خیال کر کے محمد بن یوسف نے غلام کو آواز دی کہ فلاں دشوار لاؤ، لایا گیا۔ محمد نے حکم دیا کہ طاذس کے اوپر اس کوڈال دیا جائے۔ غلام نے یہی کیا تاشیلیں سے شروع ہوتا ہے۔ رادی کا بیان ہے کہ طاذس نہ سے تو کچھ نہ بولے لیکن لحریزل بحر کتفیہ حقیقی عنہ دو لون مونڈھوں کو مسلسل طاذس نے ہونا شروع کیا تا اینکہ دو شالہ بالآخر ان کو کندھوں سے گڑا۔

لکھا ہے کہ محمد بن یوسف ان کی اس حکمت کو دیکھ رہا تھا، اور دل ہی میں اُنگ ہو رہا تھا اینک

طاووس کا جواہر رائے عالم پر نقا، اس نے اس کی بھی اجازت مددی کہ کچھ بولتا صرف میری می  
زخمی تکا ہوں سے دفعوں کو دیکھا رہا۔ جب وہب اور طاؤس باہر نکلے تو وہب نے کہا کہ  
سبحانی! تم نے قوای غصب ہی کر دیا۔ آخراں میں کیا بگڑنا تھا کہ اس دو شالے کو آپ نے لے لیتے  
خواہ تجوہ اس شخص کے عقد کی آگ میں آپ نے اشقال دیا۔ آپ کو اس دو شالے کی ضرورت  
نہیں تو باہر نکل کر فردخت کر دیتے۔ اور دام غریب اور مسلمین میں تقسیم فرمادیتے۔ طاؤس نے  
کہا کہ اس کا حظ و اگر نہ ہوتا کہ یہی مدتک تو طاؤس کے فعل کو لوگ دیں بنالیں گے، لیکن  
چوڑی قیعل اس دو شالے کے ساتھ میں اختیار کرتا اسے ترک کر دیں گے تو شاپدیں بھی

کرنا، (۳۹۵) ابن سعدج ۵

استغنا دبے نیازی کے یہ واقعات کچھ ان ہی چند موالی کے ساتھ خفیہ نہیں ہیں  
 بلکہ ان کے نام سر برآورده بزرگوں میں آپ اسی شان کو پائیں گے۔

میں تو سمجھتا ہوں کہ لوگ موالي اور حکومت یا حکومت کے امراز اور عہدہ داروں کے  
ساتھ ان کے نفعات کی اس ذمیت کو سامنے رکھ کر اگر سوچیں گے تو سمجھ سکتے ہیں کہ جس علم  
کی بدولت عامر مسلمین میں عطفت و جلال کے ان مقامات کو موالي کا یہ طبقہ حاصل کر رہا تھا اگر  
اس راہ میں منموٹی بے احتیاطیاں ہیں ان سے سرزد ہوئیں تو سریروں کے اس گردہ کے سر بر  
حکومت اور حکومت والے کیا ایک بال بھی باقی رکھ سکتے تھے؟ واغدیہ ہے کہ موکبی اُمیہ  
اپنے طریقہ معکومت کے حافظ سے جس مدتک قابل علامت و اذام ہوں، لیکن بھر بھی اس دعویٰ  
سے دست بردار ہونا نہیں چاہتے تھے کہ وہ مسلمانوں کے بادشاہ اور ان کے دینی و دینیوی  
 حقوق کے حافظ ہیں۔ واقع میں ان کے حقوق کی حفاظت کرتے ہوں یا نہ کرتے ہوں لیکن کہتے  
ہیں تھے بلکہ بدگمانی میں زیادہ اعزاز سے اگر کام نہ لیا جائے تو ان کے سیاسی اعراض پر جن

امور سے زدنہیں پڑی تھی ان میں جہاں نک میرا خجال ہے کہنے کے ساتھ کرنے میں بھی وہ دعیہ  
نظر نہیں آتے۔ بھی عبد اللہ بن مروان ہے اور اس کی حکومت کا عہد ہے۔ مسلمانوں میں ان  
لوگوں کی طرف سے جو اسلامی نام رکھ کر مختلف قسم کی اندر دنی و سب سے کاریوں میں مشغول تھے  
ایک ترکیب وضع حدیث کی بھی جاری ہوئی، یعنی مسلمانوں کے دین کو بگاڑنے کے لئے پیغمبر  
اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جعلی روایتیں اور حجوبی باقی منسوب کر کے پھیلانے والوں  
نے بعینا شریعت کیا جس کا تفصیلی فقہ تو آگے آ رہا ہے۔ یہاں میں صرف یہ کہنا جاتا ہے مہر کہ  
اس فتنہ کے مقابلہ میں جہاں ابن مبارک کے الفاظ میں ”جهانہ زہ الحدیث“ آئین چڑھا کر  
کھڑے ہو گئے ہیں ہم دیکھتے ہیں کہ وضع احادیث کے مراکز جو عموماً صبرہ و کوفہ و غیرہ میں تھے  
ان ہی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے عبد اللہ بن مبارک اپنے نسبتے اعلان کر رہا ہے کہ

قد سالت علینا احادیث من فبل اس شرق کی طرف سے ایسی مددشیں ہیہ

ہذ المسراق لا نغربه فینا ابن سعد بن عاصی کہہا بری ہیں چھیس ہم نہیں

۔۔۔  
بچانتے۔

یا اسی عبد اللہ بن مبارک نے فاصل سیاسی اعراض کے تحت جہاں لوگوں کو قتل کیا تھا ہمیں عاصی  
بن سعید اللذاب بیسا کہ ارباب علم سے مخفی نہیں ہے اسی لئے اس کو دارپرکھی کہ عبد اللہ بن  
ابن سعید اللذاب کے دین کا بھی مخالف تھا اسکا یا غیلان مشقی کو عبد اللہ بن مبارک کے بیٹے ہستام  
نے جو قتل کیا تو بجز اس جرم کے کو سینگیرے کے دین میں غیلان رختہ اندازیاں کیا کرتا تھا، اور آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جھوٹ منسوب کر کے حصہ بیس عوام میں پھیلانا تھا میں تو نہیں جانتا کہ  
اس کا کوتی اور جرم تھا۔ بی اُبیر کے بعد عباسی خلفاء کے عہد میں بھی ہم اس باب میں اسلامی

لئے رجال کی عام کتابوں میں ان لوگوں کے علاالت پڑھتے۔ ۱۲۔

مکرانوں کی ذرداریوں کو زندہ باتے ہیں الی جنفر منصور نے اسی وضع حدیث کے جرم میں محمد بن سعید مصلوب کو سولی دی۔ جبدي۔ رشید۔ مالون وغیرہ۔ خلفاء رعايا کے عہد میں ہم دیکھتے ہیں کہ اس بائیہ میں سبکی آنکھیں کھلی ہوئی تھیں پیغمبر کی طرف کوئی علطہ بات منسوب ہو چکی تھیں اس کی کمزی مگر انی مکومت ہدایت کرنی رہی، نہ صرف سلاطین دیکھ بکھر صوبے کے والوں اور حکام بھی اس مسئلہ میں کسی رو رعایت کو جہاں تک تاریخ کی شہادت پر روا نہیں رکھتے تھے۔ بیان بن زرین کو بنی امیہ کے مشہور گورنر فالد بن عبد اللہ القسری نے جتنی کیا تھا، اسی طرح عباسیوں کی طرف سے بصیرہ میں محمد بن سیدمان جب حاکم تھا تو مشہور حدیث ساز (بنی و ضاع) عبدالکریم بن الی العوبار کو اسی نے وضع حدیث کے جرم میں قتل کرایا تھا لار سلاطین با صوبے کے والوں ہی نہیں بلکہ اس قسم کی رواؤں سے مغل اخظیب نے تاریخ بغلہ میں نقل کیا ہے کہ

|                                    |                                        |
|------------------------------------|----------------------------------------|
| اسماعیل بن اسحاق الفاظی صرب        | فاطمی اسماعیل بن اسحاق نے ہشتم بن      |
| الھیثم بن تھل علی تحدیثہ عن حماد   | سہل کو اس وجہ سے پڑوایا کہ حادی بن زید |
| بن زید داکم علیہ ذاللک ص ۱۷۴       | کے والے وہ حدیث روایت کرنے             |
| لگانہ فاضی اسماعیل اس کو صحیح نہیں | سمحتے تھے۔                             |

اس سے نو معلوم ہوتا ہے کہ حدیثیوں کی روایت کرنے والوں کی مگر انی کا ذرفن کا ضیوں کے بھی سپرد ہتھا۔

بہ طال کچھ بھی پوری سے تجزیہ کی تحریک کے خروجی ایک صورت حال ایسی ہے، جو ان روایات اور حدیثیوں کے اعتماد کی کافی ضمانت بن سکتی ہے، جن کا ایک بڑا حصہ ان

ہی موالی محدثین کے ذریعہ مسلمانوں میں منتقل ہوا ہے میں تو سمجھتا ہوں کہ معمولی بے اختیاری میں اس راہ میں کم از کم ملک بیان امیریہ کے نئے بے چارے موالی کی دار و گیر کے نئے ایک رہی دشادیزین جاتی، ظاہر ہے کہ اس وقت عامہ مسلمین کی مزاہمت بھی ان کی راہ میں حالت نہ ہوا بلکن علم و فضل کے ساتھ ان کی سیر خشمگیاں، حکومت کے ہاتھ میں جو کچھ بخفاصل اس سے ان زرگوں کی ہے تباہ یاں، اسی کے ساتھ خالص اسلامی زندگی کے جذباتے اس طبقے کی ہوڑے سے مسلسل پیش ہوں رہے تھے ان سری یا باؤں کا بخوبی پہنچا کر حکومت کو بھی ان کے ساتھ جھکنا پڑا اب اس کر کی رداشت ہے کہ ہمارہ آن الرشیدیہ کے یا اس محلی حدیثوں کے بناء پر کامیابی میں بیش ہوا۔ مجرم نے کہا کہ میر لوسٹیں میرے قتل کا حکم آپ کس وہی سے دے رہیں ہیں۔ ہمارے دل کشیدے کہا کہ سر کے بندوں کو تیرے نتوں سے غفران کرنے کے لئے میں یہ حکم دیا رہے، اس پر زندگی نے کہا کہ میرے قتل کرنے سے کب ہو گا، کیونکہ

این اثر من الف حدیث دفعتنا

عَلَى سَوْلِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كُلُّ طَرْفٍ مِّنْ عَنْوَبِ

كَلَامًا فِيهَا حِرَاثٌ نَطَقَ بِهِ

رَبِّنَعْ دَشْ صَفَرَ ۲۷

لہ ان پاچوں کو حب حکومت گرفتار کرنی اور زندگی سے بادری ہو جائیے تو اس فرم کے شرعاً بھی جھوڑہ سمجھتے کہ میں اتنی جھوٹی حدیثیں پھیلا کچا ہوں۔ مقصود اس سے ان کا یہ ہوتا تھا کہ چلتے ہلاتے ایک ایسا فقرہ کہ دوسری سے مسلمانوں میں صحیح حدیثوں کے مخالف بھی بدگمانی پیدا ہو جائے میرا خاں ہے کہ زیادہ تر اس یہ بھی یہ کذب بیانی ہی سے کام لئے رہتے ہیں اور ہر ہے جیسا کہ اپنی گلگل پر یعنی مومنوں کے دل میں ایسے نقصانی سے بیان کیا جائے گا کہ سننہ حدیثوں کے ساتھ کچھ ایسا لگا ہو اسکا دل کا دخالت علیہ اور علم کی طرف تجویز یا تکمیل کر کے یغایا کرنا کہ ان کی گھری ہوئی حدیثیں مسلمانوں میں ہوں (تفہیم سلسہ صفحہ ۲۵ پر)

طائب، اس کا یہ نھا کر ان حجتوں اور حجتوں کو مسلمانوں میں بنتا کر جکھا ہوں، مجھے قتل ہمی  
ز رکھنے تو کیا ہوئکا حدیثی ترمذی مسلمانوں میں ہمیں کچھی ہیں لکھا ہے کہ اس وقت بے ساختہ ہاروں  
کے دل نے اس فتنے سے جن دُوزِ رگوں کے سایہ کے بیچ پناہ دھوندھی، اہمیں ایک نام  
بدر اللہ بن المبارک اسی عالمہ اتفاقاً جو طبقہ مرادی سے تعلق رکھتے تھے بہر عالیٰ ہاروں نے ہمی  
سی دب ولیحہ میں کہا کہ

|                                  |                                             |
|----------------------------------|---------------------------------------------|
| ابن انت یا عبد اللہ من ابی اسحاق | ارے خدا کے دشمن تو ہے کس خیال               |
| الفیادی رعبد اللہ بن المبارک     | میں ابو الحسن فزاری اور عبد اللہ بن المبارک |
| بنخلا ہا فی خود جا ہما حرفنا حنا | ان نام صدیقوں کو ہمیں میں جھائیں گے         |
| فیروز، ابن عساکر                 | اور ایک ایک حرفة (بتری) جعلی صدیقوں         |
|                                  | کا تجھ پر پچھوڑ کر نکال ھٹلتکیں گے۔         |

”یہ تھا ملوکی کے غد مانت کا وہ غیر معنوی ذریں کہ عباسی فرمی روا، دو ہمی ہاروں الشید  
زد کے ایک عجیب علام مبارک کے راش کے سے دجد پر فخر کر رہا ہے، یہ عجیب تین اتفاق ہے کہ  
غول عباس بن مصعب جیسا کہ الحاکم نے معرفة علوم الحدیث میں نقل کیا ہے۔

|                                       |                                        |
|---------------------------------------|----------------------------------------|
| خر ج من مرثی اسریعۃ من اولاد العبدین  | مرو کے شہر سے چار آدمی غلاموں کی اولاد |
| ما منھم احد الا هر امام عصرہ عبد اللہ | میں ایسے نکلے کہ ان میں ہر ایک اپنے    |

(بغیہ حاشیہ صفوی گذشتہ) ہو جائیں گی آسان نہ تھا، ایسے مقرہ اصول محدثین کے تھے کہ ان کے معیار  
پڑھا بچنے کے ساتھ ہی پچھ جھوٹ سے الگ ہو رہا تھا۔ اس کو جعل سازوں کا یہ گردہ بھی جانتا تھا کیونکہ  
اس کا مقصود تو صرف مسلمانوں کو دہشت اور بدگمانی کے نقشے میں بنتا کرنا ہوتا تھا۔ فتنیش ان سائل  
کیسے آرہی ہے یہاں اچھا اس لئے اشارہ کر دیا گیا کہ بعض دسواسی دماغوں کے لئے اتنی سی بات  
بھی بدگمان بن جائے کے لئے کبھی کافی ہو جاتی ہے۔ ۱۲

|                                    |                                            |
|------------------------------------|--------------------------------------------|
| بن المبارک دمبارک عبد سوار ابراهیم | رقہت کا امام تھا، یعنی عبد اللہ بن المبارک |
| بن مسیون الصائغ و مسیون عبد الحسین | اور مبارک غلام نے ابراہیم بن مسیون         |
| بن داند و داند عبید طالیح محدث     | الصائغ اور مسیون غلام نے، حسین بن          |
| بن مسیون العسكري و مسیون عبد       | داند اور داند غلام نے، ابو حمزہ محمد بن    |
| مسیون علوم الحدیث الکام            | مسیون العسكري، اور مسیون غلام نے           |

گویا بول سمجھنا پاہے کہ اپنے آٹھی دین کی حفاظت کے لئے "موالی" کی ضمکل میں فدت نے ان راست باز مخلص رضا کاروں کے ایک گروہ ہی کو بیدا کر دیا تھا جس نے ہر چیز کو الگ ہو کر اپنی ساری توانائیوں کو دین کی خدمت پر تنکز کر دیا تھا، تفریقاً مسلمانوں کے اکثر شہر دل اور آبادیوں کا یہی حال تھا، زہری اور عبد الملک کے اس تاریخی مکالمے کے سوا جس کا ابھی ذکر گذرا، ابن مسلم نے زید بن مسلم کے صاحبزادے عبد الرحمن کے خواہ سے تو یہی دعویٰ نقل کیا ہے کہ

|                                   |                                             |
|-----------------------------------|---------------------------------------------|
| لما مات العبد الله صار الفقه في   | جب عبداللہ کا انتقال ہو گیا تو سارے         |
| جميع البلدان الى جميع الموالي الا | اسلامی علاقوں میں علم فقہ کے مرجع درکز      |
| المدينة فان الله خصمها القريشى    | مولیٰ ہی بن گتے بجزیرہ منورہ کے، مدینہ      |
| فكان فقيه اهل المدينة سعيد        | منورہ کو اللہ نے یہ خصوصیت عطا فرمائی       |
| بن المسيد غير مدارفع م ۱۷۲        | کہ اس شہر کا فقیہ ایک فرشتی خواہ عبداللہ کے |
| مقدمہ ابن ملار                    | بعد ہوا یعنی سعید بن المسید بن کو بالاتفاق  |
|                                   | لوگوں نے مدینہ کا فقیہ تسلیم کیا ہے۔        |

لہ عبداللہ ایک صلامی لفظ ہے چار صحابی جو علم قرآن و حدیث و فقہ وغیرہ میں ممتاز تھے اور ان میں ہر ایک کا نام عبد اللہ بن ہی کی کی جمع عبداللہ بنی ایلی گئی تھی یہ عبد اللہ بن عباس، عبد اللہ بن عباس، عبد اللہ بن مسعود، عبد اللہ بن عمر و عاصم تھے۔  
(باتی آئندہ)

# مرزا مغل اور جنگ آزادی

(واز جناب مفتی انتظام اللہ صاحب شہابی اکبر آبادی)

ہندستان کی پہلی جنگ آزادی میں جن بستیوں کا حصہ ہے ان میں امیرالملک مرزا مغل بیگ بہادر بھی نامی شفیقت کے حامل تھے دلی میں ابوظفر بہادر شاہ کے بعد مرزا مغل کی شجاعانہ سرگرمی اور مردانگی اپنی جگہ ایک درجہ رکھتی ہے۔

غدر کی نارنج میں ان کے کمزور پہلوکو اچاگر کیا گران کی مسائی کو اور جنگی کارگزاری کو نظر انداز کیا گیا۔ اس جنگ میں بہادر شاہ کے نام سے نارنج غدر میں جو کچھ کارہائے نایاب ہیں ان کا بڑا حصہ مرزا مغل کی سعی کا رہن منت ہے۔ دلی میں انگریزی اقتدار نے کل شہروں کو پر لطافت الحیل اپنایا تھا اور وہ اس قدر سپت تھت ہو چکے تھے کہ انگریز کے ہر عمل کو ٹھہر دیکھ دل سے قبول کر رہے تھے۔ اکبر شاہ کے عہد سے کامل تسلط انگریز کا ہو چکا تھا باوجود دیکھ شاہ عالم نے بیگان کی دبوائی کیپنی کو دینے دقت پر رعایت اائی تھی کہ تا صحتی مفتی کے عہدے تامیم رہیں گے اور حکومت اسلامی قانون کے مطابق صحتی رہے گی اور فرنزی زبان فارسی کو رکھا جائے گا۔ سیکن مغربی سیاست بکھرے یورپی خمیر اکثر دعا کو ایک دو ہوم نئے نصیر کرنا ہے اور موقعہ ناسی کا بہت فائل ہے چنانچہ اکبر شاہ کی کمزوری سے فائدہ اٹھا کر اپنا نظام کمپنی نے مرتب کیا تکہ مدراس اور بیگان کے حصوں میں رائج تھی کر دیا۔

دلی میں لے دے کے ایک معمکن قضاۃ رہ گیا تھا اس پر نظر عرصہ سے تھی وہ توڑ دیا گیا

اور الہ آباد میں صد نظامت کی تکمیل کی گئی اس تکمیل پر مشتمی امام اللہ خال بہادر گوپا موی  
مشتمی نے ان کو بھیں صدر کرایا گواہ دہیں عبدیت کنفرملہ کر دے : بنے گئے دلی چین بالصہ  
ان دونوں مولانا فضل امام شیرازی اور دین عاصی علائی وہی انگریز کی اس مداخلت کو گوارا  
کر سکے انزوں نے تجربت اختیار کی موہن اخیر اس طلاق اور دودنا محمد عقوب دغیرہ عجاز ہے گئے  
شاہ اسماعیل شہید نے سرخ کارخ کیا کہ جاہیں سرحدی علاقوں میں پیدا کئے جائیں اور اس  
وقت انضباطیت سے بھر کئے بندوں بگرنی جائے گزندگی نے وہ امنی کی قائم ثہادت تو شکی  
گریہ خدمت فدرت نے بواب پہنچانے کے ساتھ ایسے دلاد جنگ مولوی سید احمد علی مشہد  
احمد شاہ کے مقدار میں بھی بھی نہیں۔

لطف یہ ہے کہ مشتمی صدر امین خاں آئندہ اور امیر موہن رائے سے عصیل اللہ  
لوگ انگریز کی خوبی میں بہ گئے اس کو تکمیل " ۱۷ مئی " صدیہ نامداں " میں ہے ۔  
پہلی جنگ آزادی میں لیٹریشن کے حصہ میں تھی وہ مولوی احمد شاہ ہنگویز  
الذکر فرد تھا جس نے جوانی اور بڑھا یا انگریز سے خداوت ادا کیا کہ یہ نہیں بنا دیا ۔ آخر میں  
شہنشہ میں لکھنی کے صفت حمد پر تشبیح کیا اور عالم کو تکمیل دیں اور عالم دو طبق پر آنحضر کو  
شاربیگیا بگرداندیہ ہے کہ انہوں کے ہاتھ قائم ہوا ۔

لندر کی نارتھیں میں مولوی احمد شاہ ہنگویز کو سعوفی صورت سے آتا ہے گو انگریز دوں نے  
جو عذر پر کتنا میں لکھیں ان میں ان کی سیاسی سرگرمی پر کافی روشنی ڈالی ہے ۔

مرثیہ می ڈبلو فارسترنے اپنی مشہور کتاب مہتری ادن دی انڈین یونیورسٹی میں لکھا ہے  
احمد شاہ عالم باخل ہونے سے مولوی تھا اور در حالی حالت کی وجہ سے سعوفی تھا ۔

لہ ناریخ خاندان مفتیان (مشتمی) ہمیں گویا ہمیں مدد سوانح احمدی از مولانا تک لکھنی سہ نایق شاہجہا

اور جنگی ہمارت کی وجہ سے وہ سیاہی اور سپ سالار تھا اس کے متعلق مختصر نوٹ جو جاری جادوں  
تائی نے اپنی کتاب میں لکھا ہے وہ ان کی خصوصیات کا نقشہ بیش کرنا ہے ۔

”اورد مدد کے بغیر، کی تجارتی اور سازش کی تحقیقات کی آئی تو معلوم ہوا اس  
مولوی کو انگریز حکام بھیشت احمد شاہ نظری در صوفی درست سے جانتے تھے شماں  
مغربی صوبہ جات میں ظاہرہ مذہبی تبلیغ کی ناطر پڑھ کھانا لیکن فرنگیوں کے لیے  
یہ راز ہی رہا اپنے سفر کے دران میں ایک دو دن کا در آگرہ میں مقیم رہا اور  
حیرت انگریز اور شہر کے مسلم باغوں پر بندہ شہر کے محشریت ان کی جلدی نقل و حرکت  
پر نظر رکھتے تھے عرصہ کے بعد اس کا القین ہو گیا کہ وہ برطانوی حکومت کے خلاف  
روہ گرسازش کر رہے ہیں۔ لیکن پھر یعنی ان کو کسی با غایا نہ جرم میں ملوث نہ بیا گیا  
وہ آزاد اور ہی نہیں کارہ عصیت میں فہیں آباد میں نظر مند کر دیئے گئے۔ لئے باعثوں  
نے چھپر اکارا پنا سردار بنالیا اور وہ اکابر ٹافور فوج کے سپ سالار بن گئے“

اس طرح مولوی بیانت میں ابادی امیر التجاہدین مولوی سرفراز علی ہمارا جسم  
نانا را دپھیواعظیم اللہ خاں کا پیغمبری جریل سردار نمیاٹوپی انگریز کے ائمہ کے خلاف سرگرم  
سی تھے اگے چاکر سب مولوی احمد اللہ شاہ کے بھندے کے پیچے آجھ موتے۔ انگریز  
متاہیہ کر سکا اپنے نے ان کے ساتھ دعا کی اور ان کی اسکیم ناکام بھی ”غدر کے چن علا“  
اور ایسٹ انڈیا کمپنی اور باغی علا میں تفصیل آجکی ہے اس مگر صرف مرزا مغل کا نزکہ  
کرنا مشکوڑ ہے ۔

امیر انگریز داود جنگ مرزا نکوہ الدین عرفت مرزا مغل بیگ بہادر مرزا مغل خلف  
ابوظفہ محمد بہادر شاہ ثانی نواب شرافت محل کے بیان سے تھے۔ ٹانقظ داود سے کلام مجید

اور میاں محمد جیون سے فارسی پڑھی۔ بچپن سے تیر و تفنگ کا شوق تھا۔ فتح الملک مرا فلک لداں  
بہادر کے باعث میں آستاد شریعت الدین ابن میر شیخ الدین اور میر واحد علی ابن میر حامد علی  
شمشیر باز سے قzon پر گئی سیکھے۔ نام شہزادے بیراندازی کی مشتی کرنے پر حضرت ظل سیحانی  
بھی انزاد هر سے گذرائے ہوتے باعث تشریف لے جاتے اور شہزادوں کے کرتے  
دیکھ کے محظوظ ہوتے۔

استاد نیشنل سینئر جو اصف الدود کے منہ لگئے تیر انداز کرنے کے غلط حکم سخنی  
لکھنؤ سے دبی آئے اور شہزادوں کے آمین مقرر ہوتے ان کی نوبت مرا مغل کی طرف  
زیادہ نہیں۔ مرا فرخنہ شاہ۔ مرا بختادر۔ مرا نمید عور مرا حضر سلطان مرا عبد اللہ  
شہزادگان سے بیراندازی میں سبقت لے گئے تھے۔

مرا مغل طلبہ شجاع اور دنیرو رافع ہوتے تھے۔ فتح علی (لال علی) میں بادشاہ  
ذیجاہ کی شعر گوئی اور سخن نہیں اور ذوق غالب کی بدلت شعر و شاعری کی گرم بازاری  
تھی آئتے دن مشاعرے ہوتے مرا مغل کو شاعری سے زیادہ دلچسپی نہیں پہنچی اب کا اثر  
سینے بنیز نہ رہ سکے اشعر کہنے لگے اور استاد ذوق سے اصلاح لیتے تخلص مغل تھا۔ زیادہ  
طبیعت کا رجحان عیش و عشرت کی طرف تھا۔

شکل و صورت میں باپ پر کم مان بزرگ اور زیادہ بڑے سفظل سیحانی کی گھری سازوںی  
ریگتھی ان کی تدریسے ٹھنی ہوتی۔ قداد سط۔ لمبا چہرہ۔ بڑی بڑی آنکھ۔ لمبی گردن۔  
چوکا ذرا ادھی۔ پی ستوان: ایک بڑا دہانہ۔ چھند کی دڑاڑھی۔ بیاس فاضہ پہنچنے کا شوق۔ بھیلے  
جو ان تھے فنول خرچ بہت زیادہ باپ سے جو دلیل ملتا چند دنوں میں اُنھا بیٹھتے۔ ان کے  
ڈاساناں غد۔ مددیت نہ سکی۔

پہاں آئنے دن محفلِ رقص و سرودِ جمیں۔ بقولِ شفیعؑ نکری سے دن بیت دے تھے  
”رمی شہزادہ کوہ مریٹ سے سرکارِ کمپنی کی فوج اپنے انسروں کی خالماز عکس سے متاز۔  
ہو کر با غایہ اسپرٹ سے دہلی آئی یہاں سان و گمان نہ کھا سب بھوج چکا ہو گئے ان انقلابوں  
نے قریگیں کو مارا اور لوٹ مار پھادی بہادر شاہ اس طوفان سے بچا جائے تھے مگر یہ حربات  
خاندانی خود کر آئی اور هر مرزا مغل اور زادب زینت محل جو مرزا جوان بخت کی ولی عہدی کی وجہ  
سے انگریز سے خاصل ہوں مغل بیانی کی دھار میں بندھائی۔ تمام فوج نے مرا مغل حضرت سلطان  
مرزا ابو بکر کے لیئے بادشاہ سے اصرار کیا کہ ان کو سما را سردار مقرر کرو بادشاہ نے اولاد انکار  
کیا اس پر مرا مغل روشنہ کراپی والدہ کے محل چل چکے اور بادشاہ نے فوج کی حالت دیکھی  
اور ان کی جان شاری کا خیال آیا مرا مغل کو بلا طرفیں کی رضا منڈی سے مرا مغل کمانڈر بنادے  
گئے۔ اور سریریست فوج کے خود بادشاہ ہوئے بادشاہ کے مشیر خواجہ سراج عجب علی ملکہ زینت  
محل نانی بیکم و آغا بیکم ہشیگان مرا مغل بادشاہ کی دوسری بیوی اشرف النساء بخشیں  
انھوں نے کہہ سن کر بادشاہ کو آمادہ کیا کہ اس موقع سے فائدہ اٹھا کر مہندشان پر پہنچتا ہے  
پھر نے مرے سے کچھ بادشاہ ضعیف بہت ہو چکے تھے۔ مگر معنی حرارت جوش میں لے آئی  
اویہ کھلمن کھلا انگریز کے مخالف ہو گئے۔ عکمِ احسن اللہ خاں اور بادشاہ کے سیدھی مرا الیخیش  
ان کا بادشاہ کہنا بہت مانتے تھے مگر ہر دا انگریز کے پھر تھے۔

شاہزادے مرا مغل سلطان مرزا ابو بکر مرزا عبد اللہ رحمبوں کے کزل بنائے گئے

کمانڈر اچیفت کے سیر منڈی جو انا تھی اب بادشاہ کے سکریٹری مکمل لال۔

بادشاہ نے مرا مغل کے اصرار پر دوسرے گوز دربار عالم کیا نام علم شہزاد فوجی

سلیمان مقدمہ بادشاہ

انسان کو شرکت کی دعوت دی۔ مفتی صدر الدین خاں آزردہ۔ مولانا امام خوش صہبائی، بولوی  
محمد باقر امیر اخبار۔ نواب احمد قلی خاں۔ حیدر حسن۔ مغل بیگ۔ حکیم احسن اللہ خاں۔ محمد دہ  
مرزا عبد اللہ۔ مرزا کوہیک۔ مولوی سعید دہلوی۔ مرزا نصیر الدین۔ نواب ولی دادخاں رمیں  
مالگڑھ۔ بولوی محوب تی۔ مرزا خضر سلطان۔ مرزا ابو بکر۔ مرزا جوان بخت۔ مرزا مغل۔ نواب  
امین الدین خاں۔ نواب ضیا الدین خاں۔ سرزابیدار بخت۔ راجہ دیب سنگ۔ ساک رام  
کمانڈر سنگ۔ راجہ تاہر سنگر میں بہب کٹھ شرکب ہوتے مشوفے ایک الگ جگی کا نسل  
بنائی گئی وزیر جنگ جوان بخت مقرر ہوتے کمانڈر مرزا مغل نئے ہی مرزا ابو بکر اور مرزا عبد اللہ  
اپنے ہندوں پر برقرار رہتے گران کا نسل کی نواب زینت محل مقرر ہوتی۔

مرزا غالب دربار میں شرکیں نہ ہر سکے سکر کہکشان بادشاہ کی خدمت میں ارسال کیا  
بزرگ دسک کشور سنتانی سراج الدین بہادر شاہ نافی۔  
بادشاہ نے ہندوستان کے راجحان اور نوابوں کے نام فرمان جاری کیا مرزا مغل  
خوش ردار شان دشکست کے شہزادے نئے نام انگریز سے ہاتھ فونع اور اس کے انسان  
شہزادہ کے گرد پیدا ہتھے بلکہ المحفوظ نے پنشورہ کیا کہ بادشاہ بہت ضعیف ہیں مرزا مغل کو  
بادشاہ بنا یا باتے چاہئے بادشاہ پر منصب مبارکہ کا جلایا گیا تو مرعوم بادشاہ نے اپنے  
بیان میں فرمایا۔

بانی مجھے مزدیل کر کے میری گکہ مرزا مغل کو بادشاہ بنا رہے تھے۔

مرزا مغل چالاک نئے درہ اس موقع سے خود بادشاہ بن جاتے تو ملک کا نقشہ دوسرا ہوتا  
مرزا مغل نے سورجہ لگایا۔ انگریزی فوج سے مقابلہ ہوا اگر قدم کچھ آگئے نہ بیجو۔

ٹھہرگ کی پیچ و شام لئے ذکر غالب از مالک رام ایم۔ اے صفحہ ۵۰ تے بہادر شاہ کا منصب سفروں

بولانی شہزادہ میں جبز بخت جو گورنمنٹ کا صوبہ دار تھا اور نواب بخوبی الدولہ سے فرمات قریب ہتھیاری رشتہ فراہم اودھ سے بھی تھا پیدائش سلطان پور کی تھی شہزادہ فان بھاگد خاں کو بڑی کی نزاکتی پر مکن کر کے نامراو میشور میں سکھور (کانپور) کے بھائی بالا منت گو کھلے (بہار راڈ) کو ہمراہ لے کر دلی روانہ ہوا۔ تو پ خانہ فوج میر سے میں لاکھ سا سانچہ کھانا وہ کی طرف سے استقبال شاہان شان کیا گیا۔ بادشاہ نے حضوری میں شرفت باریابی عطا کیا اور ان سے خوش ہو گر لارڈ گورنر نام فوج کا بنا دیا۔

مرزا مغل اور جبز بخت خاں میں مل گئے بائی شورہ سے شہر کا انتظام کیا گیا اور انگریزی فوج سے اگرچہ کامونیکیشن آیا تو کامیابی رہی گورنر زادہ بھیش اور حکیم احسن اللہ خاں کے ذریعہ جو تباہی میں جبز مغل اور جبز بخت صاحب اختیار کرتے انگریزوں کو اطلاع ہو جائی۔ اور بیک فوج میں جبز بخت کی طرف سے غلاموں نے بد دلی پھیلادی اور شہرت دے دی کہ جبز اور انگریزوں سے ساز باز کیتے ہوئے ہیں اور کی طرف سے ایک جماعت انقلابیں کی آئی تو انکے سے مجاہدین آئے مولانا فضل حق خیر آبادی الور سے آئے بادشاہ سے قدیم مرکم سنتے قلعہ میں جا کر میں جبز بخت خاں نے مولانا سے شرفت علاقات حاصل کیا۔ مولانا نے رنگ تحریک کا دیکھا چاہیے آخری تیرز کش سے مکالہ جمعیہ کو بعد ناز مایع مسجد میں علماء کے ساتھ تقریبی اور استفارہ بہاد پیش کیا مخفی صدر الدین خاں آئزردہ۔ مولوی عبد القادر دہلوی کا منی فیض اللہ دہلوی۔ مولوی فیض احمد بیدلیوی۔ ڈاکٹر مولوی اذربی خاں اکبر آبادی مولوی سید مبارک شاہ رام پوری اور غیرہ نے دستخط کیے فتویٰ کے شائع ہوتے ہی شورش بڑھنے کا اندھہ جبز بخت خاں روہیدہ از سیدہ امینی فاطمہ بریلوی (ملفند) تھے داشان فقہ از طہریہ بہدوی تھے مولانا فضل حق دہلوی تھی خیر آبادی مرتبہ انتظام اللہ شہزادی مطہر عالمی مصنفوں علی گلہنڈو تھے غدر کے چند علماء

مُجاہدین میں دلول شہادت پیدا ہو گیا بقول مولوی ذکار اللہ دہلوی فرستے ہنر ارجو حمد مُجاہدین کے دہلی میں آجی ہوتے۔

مرزا الہی بخش نے یہ دیکھا مرزا مغل اور جزیر بخت خاں کے گھٹ جانے سے طاقتِ بُرضی جا رہی ہے اور مولوی رجب علی کے ذریعہ بیانِ اصناف انگریزوں کا آیا کہ ہر دو کو بیکاہ کر اود مرزا الہی بخش نے شہزادہ کے کام بھرنے شروع کر دئے کہ بخت خاں خود بادشاہ بنا جائے ہے بادشاہ کو آزاد کار بنا رکھا ہے اور اپنی حکومت کے لئے اس طرح راہِ صاف کی جا رہی ہے اگر انگریز پر یہ کامیاب ہوا تو سختِ نقصان اُنمٹا بُسے گایہ غلام قادر درہلی کا غریب ہے مرزا مغل خود مختار بادشاہت کے فواب دیکھ رہے تھے پھر تومرا خفیہ جوڑ توڑ کرنے لگے بادشاہ سے نشکانت کی بادشاہ ہر دو کی عصافنی کر ادا کرتے جزیر مقابلہ کے لئے نیاری کرنا مرزا مغل رنڈِ اندازی کرتے۔

اس کشمکش میں فوصیں فاب سے باہر ہو گئیں انتظام کی مشین ہجڑ جھکی۔

ہر ستمبر کو انگریزی فوج نے دہلی پر حمل بول دیا جاتا فوج نے خواری دکھانی پر سنبھر کو کشمیری گپت پر تباہ ہو گیا یہاں کاموریہ مرزا مغل کے قبضہ میں تھا اب ان کی آنکھیں کھلیں گے وقت گذر چکا تھا پھر اس ستمبر کو جزیر بخت خاں کے ہبھا ہو کر انگریز کی فوج پر گول پاری کی وشن کے ۲۰۲۹ آدمیوں جان سے مارے گئے اس ستمبر کو جزیر نکسن نے پوری طاقت سے یونار پول دی بادشاہ ہگر گئے نلمہ سے معہ اہل خاندان کے نکل آئے مرزا مغل نے جاہا بادشاہ وہاں سے نہیں گزر احسن اللہ خاں اور فواب زینت محل آخوند غفرہ ہمالوں میں لے آئی جزیر بخت بادشاہ کے پاس آتے اور کہا کہ آپ میرے ساتھ نکل چکے تو تم سے انگریز سے مقابلہ کیا جائے گا

۱۷ تاریخِ نقاوت ہند تھے دیبا یا مقدارہ بہادر شاہ صفحہ ۷۶

غمزہ الہی بخش کے کہنے سننے سے بادشاہ نے ملے آخر خیز جزل صاحب مدتوب خانہ اور فوج کے لکھنؤ پہنچے ہوئے۔ الہی بخش یحیرہ سن کو خبریں پہنچا رہا تھا۔ جزل کے جانتے ہی وہ مقبوسین آبا بادشاہ کو باکی میں سوار کر کے معذوب زینت محل کے لال کنوئی پر "زمینت محل" میں نظریز کر دیا اور مرزا خضر سلطان مرزا مغل اور مرزا ابو بکر کو یا ہر بلکہ پہلے دھوکے سے سبقاً سنبھلے اور تو میں سوار کرایا مرزا خوبی بھی ساتھ تھے وہ نکل گئے۔ درستہ میں رنگمان چلتا ہوا مرزا مغل کے نواسہ حسین مرزا رخڑا ہائکنے لگے جیل خانہ کے سامنے لاکر تھی بھرہ سن نے رنگ سے ان کو آنارا کہا کہا نہ اپنیت کون ہے مرزا مغل نے کہا میں ہوں اُن سے کہا بابس اُنارو دھوکوں نے خوش دلی سے آنار دیا بازو پر "پرکی" تھا وہ حسین مرزا کو دباؤ زاب شرافت محل کر دیے دیں۔

ہمسن نے بندوق آٹھا کر گولی کاٹا نہ لگایا مرزا مغل نے کلمہ شہادت پڑھا اور گر پڑے مرزا ابو بکر نے لکھا کر کہا ہے سن تو نے دغا کی اُن کو بھی گولی مار دی خضر سلطان گھبرا گئے وہ گولی کاٹا نہ بنتے ان کے سر کلٹے گئے اور ایک خوان میں رکھ کر بادشاہ کے پاس بھیج دیئے اور ایک چلوخون خود ہے سن نے پیا۔

حسین مرزا کیلے کر دباؤ شرافت محل کے پاس گئے انہوں نے نہیں بیا اُن سے کہا تم کو مغل نے دیا ہے اپنے پاس رکھو۔

خوان بادشاہ کے پاس لاتے گئے تو سر پوش آٹھا کر کہا۔ الحمد للہ تھی تھی اولاد ایسی ہی سر خود ہو گر بابت کے سامنے آیا کرنی ہے۔

اس کے بعد شہزادوں کی لاشیں کو فراہی کے سامنے نکالی گئیں اور سر جزل خانہ کے سامنے خونی دروازہ پر نکلتے گئے۔

لختہ گورنر بیکاپ نے ہڈسن کو اس فضل پر مبارک باد دی مرے بیارے ہڈسن  
نم اور ہمارے گھوڑے کو بھی شاہ کے گرفتار کرنے اور اس کے بیٹوں کو قتل کرنے پر  
مبارک باد ہو۔ مجھے امید ہے کہ تم ایسے مزید کارنالے کر دے گئے۔  
دلی میں قتل عام شروع ہو گیا شارع عام پر بھانسی گھر بنا دئے گئے والبول لکھا  
ہے

”انگریزوں نے فتح دلی کے بعد جو لوٹ دلی میں چاڑکی وہ حکمی نادر شاہ  
نے بھی نہ بچائی تھی“:  
حضرت ظفر فرمائے ہیں۔

ساری رعایت سہند تباہ ہوئی کہو کیا کیا ان پر جھینا ہوئی  
جسے دیکھا حاکم وقت نے کہا ہے تو تابیں دار ہے ٹہ

۷۔ پر بھات ۹ ہر ۱۲ ر حجزی سُکھہ (جمانی کی رانی) نہ مثل شہزادے از انتقام اللہ شہابی

## صِلْلَاتُ الْقُرْآنِ مَعَ فَهْرِسِ الرِّفَاعَ جَلْدُ سُوم

جو ۱۹۷۷ء کی مطبوعات میں سے ہے طبع ہو کر پریس سے آگئی ہے قیمت غیر محدود ۱۰ روپے  
۱۹۷۶ء کی دوسری اہم کتاب ”ز جان استہ“، ارشادات نبوی کام جامی معاویہ سنت  
ذخیرہ بھی طبع ہو کر پریس سے آگئی ہے۔ قیمت غیر محدود ۱۰، محمد عاصم

# آمناتِ رَد

## مولانا فضل امام عمری خیر آبادی

از جناب حسکیم محمد بہاؤ الدین صاحب۔ عدیقی

سوانح مولانا فضل امام صاحب عمری خیر آبادی رحمۃ اللہ علیہ ابن شیخ محمد ارشد تا منی زادہ فاروقی ہرگامی کی ذات محتاج نعافت نہیں ہے آپ ہندوستان کے ملیل القدر عالم تھے اپنے ناہیں قصہ خیر آباد میں پیدا ہوئے بدشور سے کسب کیا لات علیہ کی طرف تو مجہ منعطف فرمائی بالآخر مولانا سید عبدالواحد صاحب خیر آبادی شاگرد شید مولانا محمد اعلم صاحب سندیلی سے فراخ ہاصل کیا۔ علوم ادبیہ و عقلیہ کے امام و فاضل باکمال اور انگریز و شمن جماعت علمائے ہند کے رکن رکن مولانا فضل حق عمری خیر آبادی اسی قید فریگ اور متواتت ثورۃ البندیہ کے والدہ مجاہدار شمس الحق مولا عبد الحق خیر آبادی کے جدا مجدد سنت حکومت انگریزی کی جانب سے عومنہ تک دلی کی صدر الصدروی پر نکلن رہے۔ مولانا شاہ صلاح الدین صفوی گویا اموی تمیز مولانا محمد اعلم سندیلی دلفیفہ حضرت شاہ قدرت اللہ قدوی صفوی میانی صنی پوری سے بیعت ارادت بھی جیسا کہ حضرت شاہ صاحب کے ایک خط مملوک و مقویہ راقم المخدوف سے نابت ہے۔ مولانا نے فرائض صدر الصدروی انجام دینے ہوئے بھی شاہ علیہ درفتات فہیم کو باری رکھا اور اپنے عہد کے معركة الاراد دعیاری کتب درس سلطانی میزبان عالیہ دلیل دمیر زاہد رسالہ پڑھا شی و مہیا تحریر کیے۔ نیز علم منظن میں ایک مستقل رسالہ بنام

”مرفات“ تاییف کیا جو اس وقت تک اکثر دشمنی مدارس عربی میں پڑھا یا جانا ہے اس کے علاوہ ۱۹۷۲ء میں شفار شخ امیں کی تبعیض کمی جو اپنی آب ہی نظر ہے۔

کتب تذکرہ کے علاوہ فارسی میں زیب سوان رسانہ آمدناہ ”بھی تاییف فرمایا یہی رسانان مسطور کی حدت عالی ہے۔ اس رسالہ میں قواعد صرف و خوکے علاوہ دیگر علوم و فنون کے ساتھ تقریباً ۲۰۰ شعرتے فارسی اور حصبات اور صفات اس کے جو ارد دیار کے ایسے ۲۰۰ مدار و فضلا رکاذ کرہ لکھا ہے جنہیں زیادہ زغیر عروفت گر کامل افسن حضرات ہیں اور ان میں سے اکثر دشیر شخصیتوں کا ذکر کسی تذکرہ عمار میں نظر نہیں آتا ہے یعنی زمانہ سے جب مولانا موصوف کے کتب غانہ کے جلد نوادر کو مولوی محمد سجان اللہ صاحب رہیں گو کچیر دغیر ہم نے خردیا نو ز معلوم کس طرح یہی ایک رسالہ بانی رہ گیا اس کو کتب غانہ دلخی خانقاہ بختبوری قلندر ہ لہر پر ضلع سیتا پور را دھکے، کیلئے خردیا گیا کیونکہ یہ حضرت مولوٹ کے وست فاصل کا لکھا ہوا پہلہ مسودہ ہے ابھی عالی میں کرم خود ہو جائے کے سبب۔ سے اس کی نقل ہی کرائی گئی ہے تا ایندم دلفون سچنے محفوظ ہی اور اس وقت ایسے بیش نظر ہیں۔ اداہ یہ ہوتا ہے کہ اس مسودہ کی تبیض بھی نہیں ہو سکی اسی نے اس نام کی کوئی کتاب فہرست کتب غانہ جات میں نظر نہیں آئی حضرت مولانا نے ہمہ اپنی زندگی کو علمی غذائیں گذرا اور اسی حالت میں تابعیت د رہا ذین ۱۹۷۲ء چہری اس دنیا کے فن کو درج کیا۔ مقدار اولاد ذکر و امثال میں مولانا فضل حق سبیی عظیم امرتبت ہستی یاد گا سنبوری۔ عالمہ کی ہمی مقول العداد کجی جن میں مفتی محمد عبداللہ بن خاں۔ جو ہی اور افضل احمد رہن بہادر ابو علی محمد ارتفاعی خاں صفری بانی گوپا موری تااضنی اقتصاد مالک محروس ارکان متعلقہ حکومت میں معقولات میں بورنامی عوام دلفون باستثنائے ملم مددیت میں مولانا فضل حق فخر آباد کی فرزند رشید سب سے زیادہ سرور

بُوئے۔ میرزا فوش عالیب نے صنعت نمایہ و تحریص میں انہیٰ عقیدتمندی میں جو تاریخ وفات  
لکھی ہے اس مگر درج کی جاتی ہے ہے

|                                                              |                                         |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| اے درینقادوہ ارباب فضل                                       | کرد سوتے جنت المادی مقام                |
| کار آکاہی زہر کار اوفتاد                                     | گشت دارملک مخفی بے نظام                 |
| چول ارادت از پے کسب بی شرف                                   | جست سال فوت آں عالی مقام                |
| چہرہ ہستی خراشیدم خشت                                        | تابانے تخریج گرد دمتا م                 |
| گفتہم اندر سای لطفت بُنی                                     | باد آمشن گر فضل امام                    |
| ما خواز از مفتاح التواریخ طا من دلیم بیل نات سبز دیم صفحہ ۲۸ | ۹۹۲ نول کشور پر پس                      |
| تذکرہ علمائے ہند مولوی رحمان علی خاں ص ۱۴۷                   | نوكشور سیر العلاماء حوالہ کتب مسطورہ ۱۳ |
| صفو ۲۱ حروف الفارم مطبع دہلی کا نپور۔                        |                                         |

تالیف کتاب بدر اس کی غرض دعایت رسالہ مذکورہ بالا کی تالیف کے وقت تک قواعد و ادب فارسی  
میں بہت مدد کرتا ہیں لکھی گئیں ہے یا تو انہیٰ مختصر اور صرف ایک دو حصہ میں پر مشتمل مختصر  
خطوط نویسی و اشارہ پر وازی یا اصناف بدلتی وغیرہ میں تھیں یا دقیق کر ان کے سمجھنے کے لئے سن  
طفولیت مانع تھا اور مولانا مشل فائدان حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی قدس اللہ سرہ بھی ان  
ہی میں افتتاح تعلیم فارسی کرنے کے بعد مت قلیل میں علوم عربی سے فراز ہاصل کر ادیتے  
تھے جیسا کہ مولانا مشل حق نے اپنے فرزند کو تعلیم فارسی کے بعد چند ہی سال میں ۱۷۰۰ء سال فارغ  
التحصیل کر دیا تھا بدیں خیال مولانے اپنے دنیز دوسرے بھوی کی نفع رسانی کے لئے دیاعی لش  
دن اور فطری میلان و دفعہ طبیعت کا پورا لحاظ کر کے یہ کتاب لکھی گرتے مسند وہ کی طرف جمعت  
کے بغیر ایک ہی کتاب کافی ہو جائے اور شو قین طلباء بعد میں تھوڑی سی اور مشقت کر کے استند

کامل تر کر سکیں۔ اس صورت کو منظر کو رہنداستاں میں کوئی ایسی یا اس مقصد کو لے چکرے  
دوسری کتاب۔ تو کھلی نہیں گئی دندن دلوں کتابوں کا موازنہ و مقابلہ ناگزیر ہو جاتا۔ کم وقت میں بچوں  
کی تعلیم کا اس وقت کے مصنفوں کو خیال ہی نہ تھا صرف تلمذداروں اور ہوشندوں کی بہرہ دی  
مرکوز فاظ رکھی۔ میں اور پڑھنے کے لیے کتاب مسودہ ہی کی حد تک رہی اور نوبت تبیین  
نہیں آئی۔ اس کا لازمی نتیجہ ہوا کہ لوگوں کے گوش درہوش اس سے آشنا نہ ہوتے اور بڑی تحریر  
کا مفہوم ہمیں کمزولت کی نسل میں متعدد ذی ثرست اور اہل علم گذرے گر کسی کو اس کی اشاعت  
کا خیال تک نہیں آیا۔ اگر مطبع نو لکشہ رسی کو دے دی گئی ہوئی تو وہ صورت طبع کر دیا اور آج کو  
اس سے نفع یا بہتر ہونے تک غالب اس کی وصیہ یہ ہوئی ہو گئی کہ یہ سب حضرات علوم  
عربیہ میں اس درجہ متفوق و مصروف رہے کہ ان کو ان فارسی اور انگریزی طبع و اشاعت کی طرف  
انفاتی نہیں ہو سکا۔ البته معلوم ہے کہ حمان علی خال نمبر کو نسل بیاست ریوان وغیرہ  
ذکرہ علمائے ہند کو کس طرح اس کا پڑھلی گیا کہ انھوں نے مردانہ کے حالات میں دیگر نصانعہ  
کے بعد اس کا بھی نام ذکر کیا ہے جناب پردہ لکھتے ہیں کہ "آمنا رکہ دران قواعد فارسی بیان کر کرہ در  
نیز تہجید علمائے جوار لکھنؤ تحریر فرمودہ ایں مفید مبتدا بیان است" ممکن ہے کہ در ان تدوین  
ذکرہ علماء میں ان کو اس کا پڑھلا ملکر شاید سرف علماء و فضلاء کے حالات ہی پڑھنے کی لذت  
آنی بالاستیغاب نہیں پڑھ سکتے۔ در نہ صرف قواعد فارسی کی کتاب تکمیل کر اس میں علمائے جوار  
لکھنؤ کے بے جز بیان پڑھنا کافی نہ کہ اس کے مکمل خط و حال کو نایاں کر دیتے ذمیں میں ہم  
آن تقدیروں افظیں امنا میں آزاد درج کرنے ہیں جبھوں نے بعض حسن اتفاق سے اس کو نظر عین سے  
دیکھا تھا۔

اپنے نظر کی رائی [۱] متوسطی حافظ محمد حبیف صاحب زمہری خیر آبادی تھیں۔ میں اس کو اباد کرنے رکھوں

دھوکت س نشر زمہری (بجا ب س نظر طہوری) ذماتے ہے کہ پہارے مولانا فضل امام صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا آمد نامہ اسی کتاب ہے کہ درسیات فارسی میں اس کی نظر نہیں ملتی کم وقت میں اگر کوئی مشی مبتدا جائے تو اس کو یہ کتاب حفظ کر لینا چاہے۔ حضرت خداوند کریمؐ کے میاں الجی اس کتاب کی قبولیت کا وقت نہیں آیا اسی لئے پڑھ گنای میں ہے۔ صاحبزادگان کو اس کی طرف توجہ ہی نہیں اس لئے نہ معلوم کہ تکست سورر ہے۔ مولانا نے درحقیقت دریا کو کوزے میں بند کیا ہے

(۲) استاذی مولوی حکیم محمد صنیف علی صاحب رعبد شاہ آبادی مرحوم میخیگانی طب کالج لکھنؤ جنہوں نے اپنالی کتب مولانا شاہ عبدالرحمیم رائے پوری اور درسیات مولانا امیر علی محمد اور ادب و مقولات استاذی مولانا حکیم سید محمد عبد الحی صاحب ناظم دارالعلوم نڈیہ کھنڈ اور علم حدیث قطب عالم حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز احمد بن اللہ اسرار ہم سے پڑھ کر فن طب استاد الاطبا مولانا حکیم محمد عبد العزیز صاحب لکھنؤی سے حاصل کیا تھا، جلال لکھنؤی کے مایہ ناز شاگرد تھے اردو، فارسی اور عربی میں ہر قسم کے بلند پایہ فضیح و مبلغ اشعار کہتے تھے اور بڑے بڑے مشاعروں میں شرکت کرتے۔ جس پر کلیات رعبد شاہ ہے ایک دفعہ تجھ سے لفغہ العین پڑھانے کے دران میں فرمایا کہ میاں میں جب خیر آباد گیا تھا رہاں اس کا پڑھنا کتاب خانہ مولانا عبد الحی خیر آبادی مرحوم فردخت ہو رہا ہے میں بھی دیکھنے لگیا جس سے پہنچا تو معلوم ہوا کہ خاص خاص کنا ہیں تو بہت پہلے فردخت ہر ٹکنی میں اور صرف چند فلمی و کم خودہ درسی کتاب میں رہ گئی میں ان میں مولانا فضل امام صاحب کا مؤلفہ رسالہ آمد نامہ فلمی بخط مؤلف میں نے دیکھا کیا کہیں کس قدر پسند ایسا سور و بیہقیت بنا لی گئی اس لئے میں تو خوب نہ سکا البتہ یہ بات دلنشیں ہو گئی کہ میں اگر کسی مدد سے کام انجام یا مفہوم دغیرہ ہونا تو اس کتاب کو درجات

فارسی کے لفاب میں رکھتا اور اس کے ختم کے بعد شو قین طلباء کی رائج درسی کتابوں میں سے انتخاب کر کے تکمیل کر دیتا اس صورت میں عربی پڑھنے والے طلباء کا بہت سادقت منائے دیا گان ہونے سے بچ جاتا۔

پرسالہ کتب فائد فانقاہ عجیب یہ تکلیف یہ لاہر پور ضلع سیاپور (ادودہ)، کے نوادرات میں سے ہے۔ اور حضرت مولفؑ کے دست خاص کا لکھا ہوا پہلا مسودہ ہے اس میں سب سے تالیف دفیرہ کچھ درج نہیں ہے اور مسودہ ہونے کی حیثیت سے سند ناٹیف ہے ہونا کچھ تعبیات سے بھی نہیں تاہم بعض قرآن سے <sup>۱۲۲</sup> زمانہ تالیف قرار دیا جاسکتا ہے یہی سند حضرت موصوف کی ذات کا بھی ہے جس سے حضرت علیہ السلام آخی کارنامہ ملی ہونا نسبت کو پہچاہے۔ رسالہ کی نہدت اور جامعیت کی وجہ سے شائین علوم دفنهن کو اس رجع گرا غایی سے رد شناس کرنا ماناسب معلوم ہوا یہ رسالہ مولف علم رئے اگرچہ تعلیم مبتدیاں کے لئے تالیف فرمایا تھا مبیا کہ خود اقسام فرمایا ہے مگر مریبی رائے ناقص میں فارسیت سے تابلہ انتظام کو منشی ماہر دیہر کا مل بانے کے لئے کافی ہے۔

ظاہر ہو عبارت ذیل:-

بعد محمد صلوا یہ گوید بذہ عاصی پر معاصری محمد فضل امام بن محمد ارشد الفخر آہد کا غفران شہابہ کر بذے ده فاہر گزشت کہ برائے تعلیم مبتدیاں رسالہ ترتیب دہ کہ کم سوا دلن و رانک زندہ اور مل منبع و مستفید غونہ لہذا یاد ہو دشست مال د توزع خاطر ایں رسالہ را تشویہ ساخت اسید از اہل علم دنفر کشند گان آئست کہ سہر د خطاۓ را کر دیں رفتہ باشد عفو کنند درا قم را بغا تحکم و منفرد یاد ہوارند پیغمبر التوفیق د ہو جنیں الرفیق۔

یہ نوشتہ گیارہ ابواب اور مستعد نصوص فیل پر مشتمل ہے جو درج فیل میں اس سے رسالہ کی جامعیت کا اندازہ ہو گا۔

**باب اول** - در مصادیر فارسی از حرف الف تا ي مع صیغہ جات مشتق و مستقد و منت و نظم  
مع اسناد از کلام شعراء -

**باب دوم** - در خطوط فارسی و ضایعاتی القاب و آداب و مکونات خطوط ادبی با عالی داعی بادی  
و مسادی محسادی -

**باب سوم** - در الفاظ طبیکہ مبتدیان را در کار آنند. یہ ترتیب حروف تہجی مع کلام شعراء زین  
میں یہ الفاظ مستعمل ہوتے -

**باب چهارم** - در الفاظ کہ مبتدیان را در کار و مفہیمان را سرد کار آنند - مع کلام شعراء لشیرج  
صدر -

**باب پنجم** - در ذکرہ شعراء و ذکرہ علماء مشتمل بر دو فصل - فصل اول در ذکر شعراء اوزری  
اسدی اوزری - حکیم شنائی - غافلائی - سعدی - نظایی گنجوی - مولانا ہاتھی - خواجہ گانظ  
شیرازی - نظری - نظیر فارسیابی - بیان غافلائی - ملا طہوری - مولانا عرفی - شیخ فیضی - طالب آملی  
حکیم - ناصر علی - میرزا عبد القادر بیدل - سردد - شیخ علی حربی - فقیر دہلوی - خان آزادو - ولی  
قی خاں - میرزا بیگات - میرزا حبیر راہب - لور العین - میرزا ہاجہ بیان مظہر - میرزادرد - حضرت  
امیر خسرو - میرزا فائز تملکین - میر قمر الدین منٹ - میرزا صائب - اہلی شیرازی - ہلائی سفینی  
زیب آلسنا رمحی (حلیہ ۲۴ شعراء) فصل دو میں در ذکرہ علماء و فضلائهم مشتمل بر ۳۱ تراجم فضلاء  
و چہار لکھ، جو بالتفصیل صفات آنندہ میں نکرده ہوں گے -

**باب ششم** - در قواعد مرشد خوارسی -

**باب هفتم** - در قواعد کلیه فارسی و صنایع دیدائع (مشتمل بر چند فصل) ۱- تاریخ چهارم دفار  
 ۲- در بدل و حذف و ادغام حرف هار ۳- در ذکر جمع ذی روح و غیر ذی روح  
 ۴- در حروف معنی و آدعا طفه ۵- در حروف اشاره ۶- در تابع اضافات  
 منقول از شنخ جمال الدین حسین الانجوی.

**باب هشتم** - ایاد المحسات - ذکر اسام نظم مث عزل - تشیب - قصیده - شنوی مسر  
 رباعی - زج - متراد - مثال - سمت - معاد تغیر و اصطلاحات شعری - مثل مطلع  
 حسن مطلع - بیت القصیده بیت الغزل - مطلع وحن - گوشواره - تخلص - تصرف - شعر  
 شعر خشک - بدیهه - درج - قدح - وصف - ذم - اخوس - ارتقاء خاطری - توارد  
 تراویت محمود و مژموم - در حروف مسد و غیره -

**باب نهم** - در صنایع منویه و لفظیه مشتمل در فصل - فصل در صنایع معنوی - ذهنی  
 روح امند ہنری و عربی (داناری و هنری ذهنی) ذهنی - ایهام - تشیب مطلق - تشیب  
 کنایه - تشیب شروط - تشیب العکس - تشیبیه آصماء - تشیبیه تفصیل - استعاره - محمل الفضیل  
 ایاد لوازم - تحمل و تصور - سنتیا الاعداد - تشیق الصفات - ارسال الملئین - مدارک  
 تعبیب - ادیب اتكلمی - معجم الموجه - حسن التعالی - القول بالمحجب - تاکید المدرج با ایشیب  
 الذم - تاکید الذم با ایشیب المدرج - ایجع - التقریق - التقییم - ایجع مع التقریق - استفنا  
 ایجع مع تقسیم - ایجع مع التقریق والتقسیم - المبانی - پیش - اغراق - غومقیول و مردود  
 تفسیری ملی - تفسیر حقی - سوال وجواب - نجایل العارف - لف و نشر مرتب و مکوس الترتیب  
 و محتلط التربیت - مشاہد - مطابقه - توجیه محل - تلمیح - انتقام - تفہیر الدواعی - طرفه - ترجیه  
 المفات - اوصاد - التحریر - کلام جامع - فصل در صنایع لفظیه - برآمده الاستهلال - ترصیب

ر-صیغه مع الجنس - تجنس آبیط موافق - تجنس سبط - تجنس مرک تام متفق - ترکیب تام  
متفق - تجنس مزدوج - تجنس زائد و ماقض - تجنس نذیل - تجنس خطر - ایاد المعرفات  
اشنفان - تفہیم - طرح بروفت - اقتدار - جفا رمحف ساقتیاس - تیمیح - ذوق فافین  
اعنات - لزوم - مورخ - مقطع - رسول - مکرر - قلب وغیره وغیره  
باب دهم - در بعضی کلمات متداوله بر ترتیب حروف هجی -

باب یازدهم - فی الامثال دلایلی محراها - امثله عربی وفارسی - قصیده مصنوعه در مرح  
سیدنا علی بن ابی طالب کرم اللہ تعالیٰ وجہه وبروف هجی بعض دیگر حروف و اشنا

ستونه وغیره -

نکره علماء رفقهار "مشمول نصلدم باب پنجم نزدک بالا" ۱- سید عاجی صفت اللہ خیر آبادی - اذن شنید  
کیار بود - فتوان درسی در خدمت علماء عصر خود تحصیل کرده برآئے اداء فرضیه صحیح به بیت اللہ  
رفت و علم حدیث را ز شیخ ابراہیم کردی که سرگرد و اہل زمان خود در حدیث بود و در سار  
علوم مهارت داشت چنانچه احوال فضل ایشانش از کتاب ا Mum که تصنیف ارسان معلم  
میتواند شد تحصیل فرموده از راه خشکی بهند را حبعت کرده در بلاد پورب لینی مشرن علم حدیث  
را در ایجاد داد عاجی صاحب از علوم باطنی نزیر بہرہ و افراد اشتند دمیعت از عاجی عبد اللہ تعالیٰ  
که از اخفاقد سعفہت پسید و تنگیر غوث الاعظم قدس سرہ بود و گویند که جناب ایشان نزیر و بیک  
واسطه سعفہت بودند فرموده تاز لسیت باهتمام و تلقین خلائق مشغول ماندند -

۲- مولوی احمد الشبن عاجی صفت اللہ خیر آبادی - ذوی الریاستین علم ظاہری و  
باطنی بود - علاش لغوت دشمنان فصفات اذنان زیاده است که در بطور این ادراقب تو اند  
گنجید - تلمیذ پدر بزرگوار خوشی و مولوی کمال الدین سهلی است و مرید پدر بزرگوار خوشی است

صاحب کرامات بوده و علم کثیر فنور داشت از ثقافت استماع رفت که بکبار در خیر آباد و اطراف آن هوا نساد گرفت و خلیفه کثیر از جمی و بائی ہلاک شدند فاصلی غلام امام ابن فاضل حفظ الملک سینیر سیان تپ عارضن گردید فاصلی حفظ الملک که بخیر ایشان فرزند می نداشتند سخت در اضطرار آمدند و بامد ہارا چاک کردند که ترک لباس سازند مولوی احمد الشدر اکه آن رفت تقریب عیادت در آنجا آمده بودند رفت آمد در حال آن تپ را برخویش گرفتند و گفتند که فاصلی صاحب مصطفی نباشد من ای بلایه برخویش گرفتم پس ہرگاه مولوی صاحب بنزیل خوش رفتند تپ ساعت ساعت اشنازی کرد تا اینکه بعد سه چهار روز بشیب چند ارجاع جناب مولوی صاحب دافع شد و در خیر آباد دفن شدند.

۳- مولوی محمد دلی سهیلی - برادر مولوی حسن فاغنل جید بود او را مقدمات علمی بشیرزاد بوده شرح بر سلم دارند شرح خوب است گویند که ان شرح نیز طلاق نظام الدین در آمده و طلاق اصلاح در اس فرموده است -

۴- مولوی محمد سین کمکویی - برادر زاده علی حسن دشادر شبدیان است در اکثر فنون مهارت دخیر دارد بر سلم ..... زاهدین دمیرزا به شرح موافق و اشی و تعلیمات تحریر فرموده و سبب بیاری نزول الملم ہر چند سالها است که کتاب مبنی را آفاق نشود است گر کسی مطلب کتب و فقیه از بردارد الحال در لکھنؤ شریعتی دارد باقاده طلاقی بی پردازد

۵- مولوی حیدر علی سنتی بن مولوی احمد الشدر سنتی - زبدہ امثال دلائل قرآن و فتاوی عظیم الشان است بودت ذہن و جدت طبع وقت ذکار لطافت تحریر و ذات تقریب  
برتر است که دیگرے راجح مسامحت او محل - بد است که در سند یا بر سند توکل  
۰ آکا فرموده پندریں علوم و تلقین اشتغال دار و طبیعت و قادر متوجه تصنیف کتر شده

یک عاشیہ میرزا بدر سالہ شروع فرموده بود کیت قول چند جزو نوشت و ناتمام بازد بعضی جاہ شرح سلم پدر برگوار نوشیں تعلیفیات نوشته است۔ و مکمل شرح پدر خود شروع فرموده بود بسب استغفار مزاجی و قلت اتفاقات سراخجام نیافہ۔

۴۔ ملا قطب الدین سہالوی۔ عالم تحریر و فاضلہ بنے نظیر بوده۔ مولوی شش قصہ سہالی است۔ حب الدین بہاری صاحب سلم کیے از تلامذہ ملابود۔ ملا برکت کتب درسی تعلیق دواشی دارد۔

۵۔ مولوی نظام الدین ابن ملا قطب الدین سہالوی۔ از فضلای کبار و علمائے مشتہرین میں الامصار بودہ لسانیعت اسپیا، در علوم حکمیہ و اصول داد و ازان بحد صبح صار شرح منار الاصول و شرح سالم و عاشیہ مصلواد و عاشیہ شمس باز غم، و عاشیہ بر عاشیہ قلبک شرح تحریر جدید و مکمل مبارزیہ و شرح تحریر الاصول و دیگر کتب و تلامذہ ملا از صد ایتکار از اند و ہر کیک عالم مندرج بوده و حضرت ملا فراخ از ملائیش بند کھنڑی فرمودہ اند۔

۶۔ ملائیش بند کھنڑی۔ سرگرد فضلاستے زمان و سرگردہ علمائے دوران بوده در جمیع علوم خصوص علم عربیت و علم ریاضی یا کتاب آفاق بود قصیدہ در علم ہبہت تصنیف فرموده و خود شرح برآن کرده است و شرح بر قصیدہ خرزجیہ در علم عرض مشرحے مفید نوشته است در جواب ناتیہ ابن فارض قصیدہ العینیہ کمشتعل است برہار بہیت گفت است دو اور بلاغت و فضاحت دراں داوہ است مطلع شمیت سہ

اللت لام اللیل لمعة خلقی کبری بذریث شمش نجلت

لهم انتیها بارق حجہ ما کشعا ع ظل فیہ شع ...

و در جواب قصیدہ ہانت سعاد و قصیدہ فنا بک دریگر قصائد عرب نیز فنا بک غزاد فریب

لصفت قرآن راقصیر بے نقط نو شنست است و برسیدی خانیه مسبوط نو شنست است و مولانا مولوی نظام الدین فاتح فراز غازی خوانده.

۹- مولوی محمد نابد اسیمیوی - عاوی کمال است و با زیج علوم پور در عربیت تطبیخ خود نداشتند تصاید عربی بسیار وارد از آن بوده تا آنست که بیانیه بین و برخواهد عرب واقع شده گویند که وقتیکه مولوی جیون اسیمیوی به بیت اللہ تشریف بود و از مبلغه آنچه ملاقات کرد روزی در محفل علماء متاعبه می شد مولوی جیون تصیده تایه مولوی لقتبند و تصیده تایه مولوی بد برخاند فضیلت عرب از وضاحت و بلاغت و بلندی مصنایم دللاست الفاظ و انجام مکلات در تجویی آمدند و برسیدند که این تصیده ازان کیست مولوی جیون فرمود که این تصادع غرگفتہ بندیان است که گاهی هم در عرب نمایند و از مبلغه اهل لسان ملاقات نمکرده اند فضیلت آنها باور نکردند گفتند که تا شخص عربی شزاد باشد و مخادر و از اهل اینجا خذ نکند امکان عقل نمیست که چنین تصیده بگویند چند اکد مولوی ابرام می کرد مردم عرب اهل ربانگاری کردند اینکه مولوی قسم خود بدمیان عرب سخت شجوب خوردند بمنطقه فضیل و بلاغت علی عاید شهہر گرفت دصیت فضل دکمال او اشتبهار یافت عالم گیر بادشاه فرمان در طلب علفرستاد ملا راچوں بیماری بر من عارض شده با عنذر پرداخت و از رفقن پیش بادشاه ابا نور دایی بیت از تصیده خود در مندرت بر پشت فرمان نوشته اسال کرد سه سفینه جسمی عاب بالبر من خصیه ها لحفظ عن غصب الملوک و سفینیتی

۱۰- مولوی کمال الدین سہاپی - شاگرد ملام نظام الدین است ذرین ثاقب داشت در دهد حسن تقری و جودت طبع ممتازین الاقران بود مبلغ علیش اذکتب عروة الوفی که در مسائل متفرقہ حکمت دکلام دار عالی شرح عقائد عصمندی دار خوانی متفقہ که شرح بسلم العلوم دزابدین (باتی آئندہ) دار و معلوم می تواند شد۔

# حضرت شیخ الہند کے سفرِ حجّا متعلق کچھ اور علمات

(از جناب علیم سید محمود الحسن صاحب مظفر نگری)

محترم المقام مولانا سعید احمد صاحب زید مجدد سرم۔

اسلام علیکم در حمد اللہ و برکاتہ۔

محمد اللہ رسالہ برہان جب سے بھی جاری ہوا سلسل اس کا بہت دلچسپی اور توجہ سے مطابع نظر کرتا اور استفادہ حاصل کرتا ہیں بھی ہیں بلکہ اس کا کمل فائل بھی مخلص صورت میں میرے کتب خانہ میں موجود ہے۔

اس دفت عرض کرتایا ہے کہ رسالہ برہان میں آپ کا ایک صفحون مسلسل شائع ہو رہا ہے اس کا عنوان "علمائے ہند کا سیاسی موقف" ہے زیر نظر رسالہ ماہ فونیر شنکڈ کا ہے اور اس میں اس سلسلہ کا علاج ہے اس کی ذیلی سرفی کا عنوان "سفرِ شیخ الہند" کا رمانہ" ہے۔ سلسلہ باری رہنے ہوئے صفحہ ۱۲ پر "شیخ الہند" کا سفر ججاز" کے سلسلہ میں رفقاء سفر کے جن حضرات کے نام میں ان میں حسب ذیل چند نام "لاقن ذکر" میں داخل ہیں۔

۱۔ علیم نظرت حسین خاں صاحب مرعوم فتح پور ہسوا۔ ۲۔ صید ہادی حسن صاحب فانجہ پور فیض مظفر نگر۔ ۳۔ مولوی مسعود احمد صاحب نائب مشفی دیوبندی داماد حضرت شیخ الہند۔ ۴۔ مولوی علیل احمد صاحب لائزی خادم خاص حضرت شیخ الہند۔

نیز اس میں اس کا بھی ذکرہ ضروری ہے کہ اسی سال حضرت مولانا خلیل احمد صاحب سہارنپوری رجح بیت اللہ کے لئے نشر یعنی لے گئے تھے بوران کی والی کے رفقاء میں

سید بادی حسن صاحب بھی لئے۔ نیز حضرت شیخ الہدیؒ نے سید بادی حسن صاحب کو منصب نیڑا  
نکا کر دہ حضرت سہپار نوری رحمۃ اللہ علیہ کی معیت میں نہ جادیں۔

عنوان دیالا میں جن ناموں کا امناڈ کیا گیا ہے ان کا تعلق آئندہ عنوان میں معلوم ہوگا  
کہ آپا یہ تذکرہ حضرتی ہے کہ نہیں -

”جہاں میں حضرت شیخ الہندؒ کی سرگرمیاں“ کے زیر عنوان صفحہ ۱۵۱ پر ساتویں سطر جہاں سے ذریعہ ہوتی ہے اس وقت میں عکھننا چاہتا ہوں اسی معنام سے مشغول ہے اصل داقفات اسرار طرح میں۔

پارس کر دیکھو اور اشارہ سے سامان بھی انھیں بولا دیا وہ ان کے فانوس سے صیحہ ہو گئے اور انھوں نے سامان اپنے فہنے میں کر کے اپنے ہمراہ لے یا جو بید میں انھوں نے باحتیاط رکھیے پارس سے خانجہ انپور تک پہنچ دیا۔ سید ہادی حسن صاحب کو سی آئی ڈی پونسیس نے بینی ہی میگن نتا کریا اور ان کی گرفتاری اس حالت میں ہوتی کہ سواتے مخفیر سترہ کے اور کوئی سامان ان کے پاس نہ تھا۔ انھیں پولسیس مینی نال سلی لائی۔ جہاں انھیں ایک ماہ سے زائد قبضہ تھا اسی میں رکھا گیا اور شدید قسم کی تکالیف دی گئیں اور ان سے زرایں کی بابت در بابت کیا گیا کہ وہ کہاں میں مگر پہ بالکل ثابت قدم رہے اور انھوں نے آخر لمحہ تک آٹھ تکنے تک کی صیبینی برداشت کیں مگر اقرار نہیں کیا۔ اسی دوران میں مولوی فاضنی مسود احمد صاحب اور مولوی جبلی احمد صاحب بھی گرفتار کر کے مینی نال جیل لے جائے گئے اور ان پر بھی سختیاں کی گئیں کہا جاتا ہے ان حضرات میں کسی نے یادوؤں نے جو دافت راز کئے معاشر کو برداشت نہ کرنے ہوتے یہ ظاہر کر دیا کہ وہ امامت سید ہادی حسن صاحب کے پاس ہے اور ان کے سامان میں آئی ہے اسی وجہ سے سید ہادی صاحب پر بڑی سختی کی گئی انھیں بھر رکھا گیا اور طرح طرح کے عذاب میں منلا کیا گیا اس اطلاع یا لی کے بعد فاضنی مسود احمد صاحب دمولوی جبلی احمد صاحب رہا کر دے گئے مگر سید صاحب کا پیچھا نہیں چھوڑا گیا۔ یہاں سے ہم لوگوں نے بڑے بڑے اچھے اثرات سے کام لے کر انھیں رہا کرنے یا خلافت پر رہائی کی کوشش کی تکرنا کام رہی مدد ہے کہ فرسی اعزاز کو ملاقات کی بھی اجازت نہیں دی گئی جب حکومت سید صاحب کی مستقل مراجی سے عاری آگئی اس نے انھیں تقریباً ڈی ہر ماہ بعد رہا کر دیا اور وہ بہت کمزور و سخت اور حالت زار میں اپنے رہائش خان جہاں انپور پہنچے سید صاحب نے آتے ہی وہ فرائم صندوق جو بی کے تختوں کے درمیان

سے شمع چردا کرنکا لے اور وہ میرے والد ماجد حاجی سید فراحسن صاحب مرحوم کے سپرد کر دیئے کہ وہ کوئی مناسب انظام کر کے انہیں کابل مولوی عبد الداود صاحب کے پاس پہنچا دیں اسی دوران میں مولوی محمد میاں صاحب بولیڈیں منصور الفشاری کے نام سے مشہور ہوئے کابل جا چکے تھے اور وہ میں مقیم تھے۔ اسی زمانہ میں حکومت کو کپا پہل گیا کہ وہ فرامیں ایک لکڑی کے صندوق میں اس مقام پر رکھے ہیں اور اس آس طرح وہ ہندوستان لائے گئے ہیں یہ بھی ان ہی رفقاء نے دیا جن کے ساتھ یہ فرامیں اس صندوق میں رکھے گئے تھے اور جواب ہندوستان والیں آجکے نئے اس خبر کے ملتے ہی حکومت کی خفیہ پوسیں پورے جوش و خودش سے حرکت میں آگئی ہوتی کوئی خبر بھی پہنچ گئی تھی کہ وہ فرامیں حاجی سید فراحسن صاحب کے پاس موضع رتھری کو چراڑھنے ہے پس میں صندوق کا نام کتابی کتابی میں جو دارالعلوم سے نارٹ ہونے پر گھر پر رکھی چینیں ان کا ایک ایک درج امت اولت کر دیکھا اگر فرمان کہیں نہ رتھری ملتے اور خانجہ انپور رتھری میرے مکان میں کتابیں میں حضرت شمع الہند کے متعدد خطوط سخنچہ انہوں نے میرے نام بھی۔ عدن۔ جده۔ کشمکشم۔ مدینہ طیبہ سے روانہ فرمائے تھے اور جنہیں میں نے تبرک اور یادگار کے طور پر کتابیں میں رکھ دیا تھا وہ سب خطوط پوسیں لئیں سید ہادی حسن صاحب نے ان مضمایں کی نقل اور ان کا زخم بھکر لیا تھا۔ جس فتو پوسیں ان کے دناز مکان میں اور باہر تلاشی لے رہی تھی اور نقول ان کی ایک صدمی کی جیب میں جو یاہر روانہ مکان میں کھلے کرہ میں بٹک جائی تھی رکھے تھے گر پوسیں نے اس کی جانب

کوئی توجہ نہ دی اور ناکام و نامرادوا پس آئی۔

رتہزی میں جب پولیس غاشی لے رہی تھی تو فرمان باہر بیٹھک میں جس بیرون الد صاحب مرعوم بیٹھا کرنے نے ان کی اس صندوقچی میں رکھتے تھے وہ سامنے ہی رکھی تھی مگر پولیس نے اس پر کوئی توجہ نہیں دی۔ اس روز حسن الفاقی سے والد صاحب قبلہ مکان پر موجود نہ تھے۔ بعد میں جب پولیس بالیس ہو گئی تو اس نے والد صاحب مرعوم کو کئی مرتبہ اس وقت طلب کیا جب ان پکڑ جزوں پولیس مسٹر سین صاحب خاص اسی کام کے لئے تشریف لائے اور المفوں نے اپنی محبت اور جاپوکی سے والد صاحب سے معلوم کرنا چاہا جب اس میں ناکامی ہوئی تو اس نے انھیں سختی سے اور قوانین کو دریافت کیا مگر والد صاحب کا جواب دونوں صورتوں میں نفی میں تھا۔

و شیقہ فرمانیں کہاں اور کس طرح گئے؟ | والد صاحب مرعوم ان فرمانیں کوئے کر دی چکے اور ایک بڑے تاجر کی معرفت کسی خاص قاصر کے ذریعہ انھیں کابل بھجوادیا گیا۔ جس روز والد صاحب دہلی ان تاجر صاحب کے مکان پر چکے ہیں عین اسی وقت ان کے دوکان و مکان کی پولیس فرمانیں کے سلسہ میں غاشی لے رہی تھیں والد صاحب مرعوم ان فرمانیں کوئے کر دوسرا ہجہ پلے گئے اور پھر دوسرے وقت وہ انھیں جا کر دے آتے۔“

حضرت شیخ المسنون نے اپنے مہندو اپس کرنے والے ذھانیں سمجھیں میں ان کے فرزی عزیز اور خصوصی خدام کبھی تھے اور ایک زبردست عالم بھی اس امانت کو خصوص طبقیہ پر نہیں ہادی حسن صاحب کے سپرد فرمایا اس سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ وہ کس قدر معتبر اور ذمہ دار بزرگ ہیں وہ اب بھی لفظی موجود ہیں اور ان واقعات کی تقدیمی فرمائیں سکتے ہیں۔

# ادبیت

## عنزل

(از جناب شفیق صدقی جو پوری)

چل دینے کا ازام نہ تھہت ہی کے ہر ہو  
کچھ بے رخی اہل جمن پر سمجھی نظر ہو  
بھولوں کا گریاں ہو کہ دامانِ تحریر ہو  
سوبار گزر جائے کسیا کونہ خبر ہو  
تو بھول کی خوشخبر ہے تو سرگرم سفر ہو  
توارِ سمجھی ہو رکھی شاخِ گلِ نر ہو  
اسے موڑ کھمی جانبِ شاملِ سماں بھی نظر ہو  
دریا سے گذر جائے کھی دل میں بھی نر ہو  
تاجزد زبانہ ہدیت سیسر نظر ہو  
اے بھول ذرا منگی دامان پ نظر ہو  
اپنا بھی ری فتح ہے منا بھی ری فتح  
ہندیب سے کہتے ہیں کہ دشمن کو عادتے  
غلت کا طبیگار ہے انسانِ شفیق اب  
اqlaq رسولِ عربی پیش نظر ہو

خلافت راشدہ تاریخ ملت کا دوسرا حصہ جدید ایڈیشن سنتہ ۱۴۳۵ھ۔ قرآن اور تصوف - حقیقی اسلامی تصوف

پر جدید اور متفقانہ کتاب عمار جلد سے،  
قصص القرآن جلد چارم حضرت علیؓ اور رسول اللہ ﷺ  
صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات کا بیان صرف جلد ہے  
انقلابِ روس۔ سے،

سنتہ ۱۴۳۶ھ: ترجمان السنۃ:- ارشادات نبوی کا جامع

اوّل مستند ذخیرہ جلد اول علیؓ جلد ۱۱۰  
مکمل نبات القرآن مع فہرست الفاظ جلد سوم  
للعلم، صرف جلد صر

مسلمانوں کا نظم ملکت للعلم، جلد صر  
تحفہ النظار۔ یعنی خلاصہ سفرنامہ ابن بطوطہ  
قسم اعلیٰ سے قسم دوم دروپیے آنکھ آنے۔  
ماڑل طیبو، یوگ سلاویہ کی آزادی اور انقلاب پر  
نجیب خیز اور رکھپ کتاب۔ دروپے۔

مفصل فہرست کتب دفتر، سے طلبہ فرمائی  
اس سے آپ کو ادارے کے حلقوں کی تفصیل  
بھی معلوم ہوگی۔

شیخ بندوہ مصنفوں دہلی قروں بلغ

قیمت ہے جلد ۱۱۱ مضمبوطاً و عمدہ جلد للعلم

سلکہ: مکمل نبات القرآن مع فہرست الفاظ جلد ۱۱۱

لغت قرآن پر بے شکار ہے جلد للعلم

سرمایہ:- کارل ماکس کی کتاب کیپل کا مختصر شستہ

ورفتہ ترجمہ، جدید ایڈیشن۔ قیمت ۱۰۰

اسلام کا نظام حکومت۔ اسلام کے ضایعات حکومت

کے تمام شعبوں پر دعوات وار مکمل بحث سے جلد ۱۱۲

خلافت بنی امیہ: تاریخ ملت کا تیسرا حصہ ہے

جلد ۱۱۲ مضمبوطاً و عمدہ جلد للعلم -

سلکہ: ہندوستان میں مسلمانوں کا نظام تعلیم درست

جلد اول۔ اپنے موضوع میں بالکل جدید کتاب للعلم جلد ۱۱۳

ہندوستان میں مسلمانوں کا نظام تعلیم و تربیت

جلد ثانی للعلم جلد صر

قصص القرآن حصہ سوم انبیاء علیم السلام

کے واقعات کے علاوہ باقی قصص قرآن۔ للعلم جلد ۱۱۴

مکمل نبات القرآن مع فہرست الفاظ جلد ۱۱۴ ہے جلد للعلم

## مختصر قواعد نزول مصروفات مصنفین و مصلی

(۱) محنت خاص۔ جو مختصر حضرات مسٹر مصطفیٰ پیغمبر محدث فرمائیں گے وہ مردہ المصنفین کے دارہ مسٹن خاص کو اپنی شمولیت سے عزت بخشنے کے لئے اداۃ امامت کی خدمت میں ادارے الحکمتہ برہان کی تمام مطبوعات نزدیک جلال رہیں گی اور کارکنان اولاد طلب کرنے والوں کو مخصوصاً مخدود کر دیجندہ ہوتے رہیں گے۔

(۲) محنین۔ حضرات پیغمبیر روضے سال میں مصطفیٰ پیغمبر کے وہ مردہ المصنفین کے دارہ مسٹن میں شامل ہوں گے ان کی جانب سے یخدامت معاونت کے لئے حضرت ہمیں ہو گی بلکہ علیہ خالص ہو گا۔ ادارہ کی طرف سے ان حضرات کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات جل کی تعداد اور اچار ہو گی۔ نیز الحکمتہ برہان کی بعض مطبوعات اور ادارہ کا رسالہ برہان کی معاونت کے لئے تیزی پیدا ہو گا۔

(۳) معاونین۔ جو حضرات اشمارہ روضے سال پیغمبیر محدث فرمائیں گے ان کا شمار مردہ المصنفین کے طبق معاونین میں ہو گا۔ ان کی خدمت میں سال کی تمام مطبوعات اداۃ اور رسالہ برہان رجس کا سالانہ چندہ پائیج روپے ہے) بلا قیمت پیش کیا جائے گا۔

(۴) اچا۔ نور روپے سالانہ ادا کرنے والے اصحاب نزول المصنفین کے اجا میں داخل ہوں گا ان حضرات کو رسالہ بلا قیمت دیا جائے گا اور ان کی طلب پر اس سال کی تمام مطبوعات ادارہ نصف قیمت پر دی جائیں گی۔

## قواعد

(۱) برہان ہر انگریزی مہینہ کی ۵۰ راتاً پائیج کو مذکور شائع ہو جاتا ہے۔

(۲) فرمبی، علمی تحقیقی، اخلاقی معنایں بشرطیکہ ذہنی اور بحثی میاد پر پیغمبر اتنی برہان میں شائع کے جاتے ہیں

(۳) باوجود اہم کے بہت سر سالے ذکار انہیں مصالح ہو جلتے ہیں جن صاحب کے پاس رسالہ پہنچے، وہ زیادہ سے زیادہ ۲۰ راتاً پائیج تک دفتر کو اطلاع دیں یعنی ان کی خدمت میں رسالہ دوبارہ بلا قیمت بیسیدا جائے گا اس کے بعد شکایت قابل اعتراض نہیں کی جائے گی۔

(۴) جواب طلب امور کیلئے اس کا نکٹ یا جوابی کارڈ بیسجا ضروری ہے۔

(۵) قیمت سالانہ پائیج روپے۔ مشتمل اسی درج روپے پر بارہ آنے (مع محصلہ ایک) فی پرچم ۸۷

(۶) من آئندہ داشکر تے وقت کریں یہاں پا مکمل تے مزدوج لکھئے

مولیٰ محمد ادریس صاحب نظر و مبشر نے جید برقی پر کم دلی میں طبع کر دفتر رسالہ برہان میں قبول باغے شائع کیا۔











